# موسوعة الأخلاق

الجزء الثامن

الصِّدْق - الصَّمْت - العَدْل

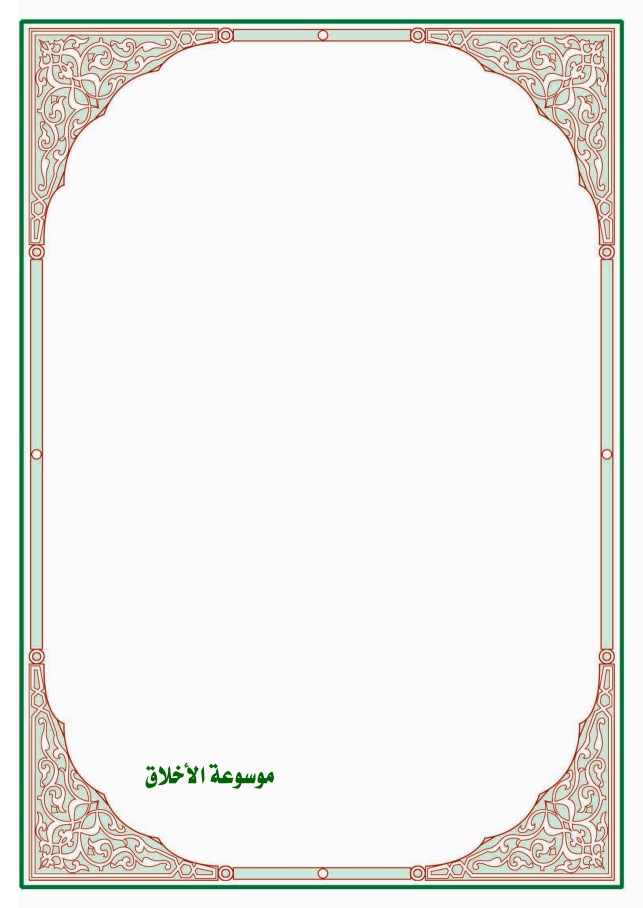
إعداد

القسم العلمي بمؤسسة الدرر السنية

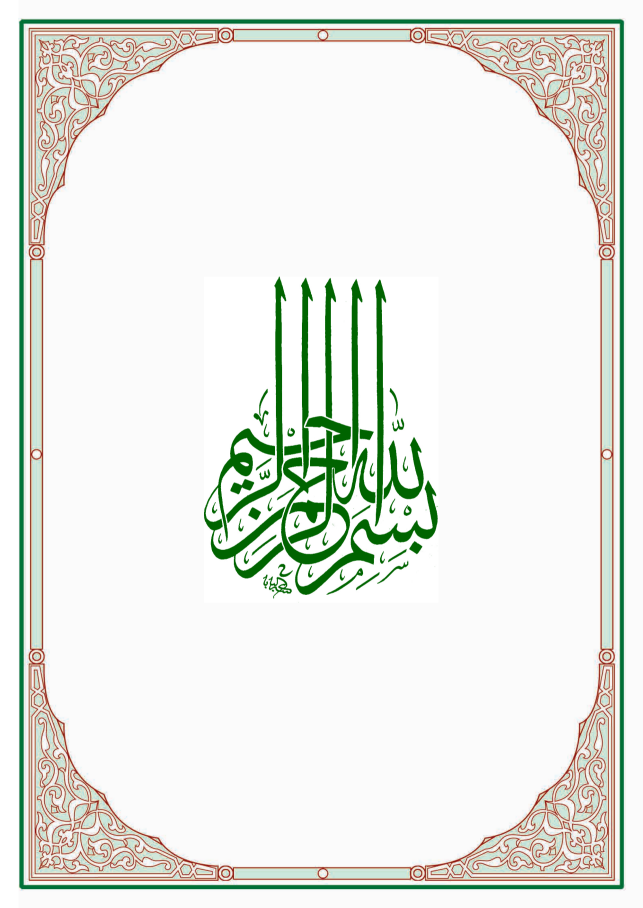
إشراف الشيخ

عَلَقِيُّ بنَ عَبْدِلِالْمَتْ الْإِللَّهِ مَا لِللَّهِ مَا لَكُونِيُّ اللَّهِ مَا لَكُونِي مَا لِللَّهِ مَا لَكُونِي مَا لِللَّهِ مَا لَكُونِي مَا لِللَّهِ مَا لَكُونِي مِنْ لِلْمُ مَا لِكُونِي مِنْ لِلْمُ مَا لَكُونِي مِنْ لِلْمُ مَا لِكُونِي مِنْ لِلْمُ مَا لِكُونِي مِنْ لِلْمُ لَكُونِي مِنْ لِلْمُ مَا لِلْمُ لَكُونِي مِنْ لِلْمُ لَكُونِي مِنْ لِلْمُ لَكُونِي مِنْ لِلْمُ لَكُونِي مِنْ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلَّالِمِ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلَّالِمُ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْمِلِي لِلْمُ لِلْمُلْل











# الصِّدْق



# الصِّدْق

# معنى الصدق لغمَّ واصطلاحًا:

# • معنى الصدق لغرَّ:

الصدق ضدُّ الكذب، صَدَقَ يَصْدُقُ صَدْقًا وصِدْقًا وتَصْداقًا، وصَدَّقه: قَبِل قولَه، وصدَقَه الحديث: أَنبأه بالصِّدْق، ويقال: صَدَقْتُ القوم. أي: قلت لهم صِدْقًا وتصادقا في الحديث وفي المودة (١٠).

# • معنى الصدق اصطلاحًا:

الصدق: (هو الخبر عن الشيء على ما هو به، وهو نقيض الكذب) $^{(7)}$ . وقال الباجي: (الصدق الوصف للمخبَر عنه على ما هو به) $^{(7)}$ .

وقال الراغب الأصفهاني: (الصدق مطابقة القول الضمير والمحبَر عنه معًا، ومتى انخرم شرط من ذلك لم يكن صدقًا تامًّا)(1).

# الفرق بين الصدق وبعض الصفات:

# الفرق بين الحقّ والصدق:

(الحق في اللغة: هو الثابت الذي لا يسوغ إنكاره، من حقَّ الشيء يحقُّ إذا ثبت ووجب. وفي اصطلاح أهل المعاني: الحكم المطابق للواقع، يطلق على الأقوال، والعقائد، والأديان، والمذاهب باعتبار اشتمالها على ذلك، ويقابله الباطل.

<sup>(</sup>١) ((لسان العرب)) لابن منظور (١٩٣/١٠)، ((مختار الصحاح)) للرازي (ص ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) ((الواضح في أصول الفقه)) لابن عقيل (١٢٩/١).

<sup>(</sup>٣) ((إحكام الفصول)) للباجي (ص ٢٣٥).

<sup>(</sup>٤) ((الذريعة إلى مكارم الشريعة)) للراغب الأصفهاني (ص ٢٧٠).

وأما الصدق، فقد شاع في الأقوال خاصة، ويقابله الكذب.

وقد يفرق بينهما بأن المطابقة تعتبر في الحق: من جانب الواقع، وفي الصدق: من جانب الحكم.

فمعنى صدق الحكم: مطابقته للواقع.

ومعنى حقيته: مطابقة الواقع إياه، وقد يطلق الحق على الموجد للشيء، وعلى الحكمة، ولما يوجد عليه، كما يقال: الله: حق، وكلمته: حق)(١).

### • الفرق بين الوفاء والصدق:

(قيل: هما أعم وأخص.

فكل وفاء صدق، وليس كل صدق وفاء.

فإن الوفاء قد يكون بالفعل دون القول، ولا يكون الصدق إلا في القول؛ لأنه نوع من أنواع الخبر، والخبر قول)(٢).

# • الفرق بين الصَّادق والصِّدِّيق:

قال الماوردي: (والفرق بين الصَّادق والصِّدِيق: أن الصادق في قوله بلسانه، والصديق من تجاوز صدقه لسانه إلى صدق أفعاله في موافقة حاله لا يختلف سره وجهره، فصار كلُّ صِدِّيق صادقًا، وليس كل صادق صِدِّيقًا)(٣).

# أهمية الصدق في المجتمع:

(تبدو لنا حاجة الجتمع الإنساني إلى خلق الصدق، حينما نلاحظ أن

<sup>(</sup>١) ((الفروق اللغوية)) لأبي هلال العسكري (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (ص ٥٧٥).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير الماوردي)) (٣/٣٤).

شطرًا كبيرًا من العلاقات الاجتماعية، والمعاملات الإنسانية، تعتمد على شرف الكلمة، فإذا لم تكن الكلمة معبرة تعبيرًا صادقًا عما في نفس قائلها، لم نجد وسيلة أخرى كافية نعرف فيها إرادات الناس، ونعرف فيها حاجاتهم ونعرف فيها حقيقة أخبارهم.

لولا الثقة بشرف الكلمة وصدقها لتفككت معظم الروابط الاجتماعية بين الناس، ويكفي أن نتصور مجتمعًا قائمًا على الكذب؛ لندرك مبلغ تفككه وانعدام صور التعاون بين أفراده.

كيف يكون لجتمع ما كيان متماسك، وأفراده لا يتعاملون فيما بينهم بالصدق؟! وكيف يكون لمثل هذا الجتمع رصيد من ثقافة، أو تاريخ، أو حضارة؟!

كيف يوثق بنقل المعارف والعلوم إذا لم يكن الصدق أحد الأسس الحضارية التي يقوم عليها بناء المجتمع الإنساني؟!

كيف يوثق بنقل الأخبار والتواريخ إذا لم يكن الصدق أحد الأسس الحضارية التي يقوم عليها بناء المجتمع؟!

كيف يوثق بالوعود والعهود ما لم يكن الصدق أحد أسس التعامل بين الناس؟!

كيف يوثق بالدعاوى والشهادات ودلائل الإثبات القولية ما لم يكن الصدق أحد أسس التعامل بين الناس؟!)(١).

يقول ابن القيم في الصدق إنه: (منزلة القوم الأعظم الذي منه تنشأ جميع منازل السالكين، والطريق الأقوم الذي من لم يسر عليه فهو من المنقطعين

<sup>(</sup>١) ((الأخلاق الإسلامية)) لعبد الرحمن الميداني (١/٥٨١).

الهالكين، وبه تميَّز أهل النفاق من أهل الإيمان، وسكان الجنان من أهل النيران، وهو سيف الله في أرضه، الذي ما وُضع على شيء إلا قطعه، ولا واحه باطلًا إلا أرداه وصرعه، من صال به لم تردَّ صولته، ومن نطق به علت على الخصوم كلمته، فهو روح الأعمال، ومحكُّ الأحوال، والحامل على اقتحام الأهوال، والباب الذي دخل منه الواصلون إلى حضرة ذي الجلال، وهو أساس بناء الدين، وعمود فسطاط اليقين، ودرجته تالية لدرجة النبوة، التي هي أرفع درجات العالمين، ومن مساكنهم في الجنات: تجري العيون والأنهار إلى مساكن الصديقين، كما كان من قلوبهم إلى قلوبهم في هذه الدار مدد متصل ومعين، وقد أمر الله سبحانه أهل الإيمان: أن يكونوا مع الصادقين، وخصً المنعم عليهم بالنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا المنعم عليهم بالنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا المنعم عليهم بالنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا المنعم عليهم بالنبيين والصديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّهِ وَكُونُوا مَع الصَديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ المَنْ السَّه اللَّه اللَّه المَا المنابية قَلْ اللَّه المنابية والصَّديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُهَا اللَّه عَلَيْهُ اللَّه وَكُونُوا مَع الصَديقين والشهداء والصالحين، فقال تعالى: ﴿ إِلَاهُ اللَّهُ ال

وقال أبو حاتم: (إنَّ الله جلَّ وعلا فضَّل اللسان على سائر الجوارح، ورفع درجته، وأبان فضيلته، بأن أنطقه من بين سائر الجوارح بتوحيده، فلا يجب للعاقل أن يعود آلة خلقها الله للنطق بتوحيده بالكذب، بل يجب عليه المداومة برعايته بلزوم الصدق، وما يعود عليه نفعه في داريه؛ لأنَّ اللسان يقتضي ما عُوِّد؛ إن صدقًا فصدقًا، وإن كذبًا فكذبًا)(٢).

# الترغيب في الصدق:

أولًا: في القرآن الكريم

أمر الإسلام بالصدق وحث عليه في كل المعاملات التي يقوم بها المسلم، والأدلة كثيرة من القرآن الكريم على هذا الخلق النبيل:

<sup>(</sup>١) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٥/٣).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) (ص ٥١).

- قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩].

(أي: اصدُقوا والزموا الصدق تكونوا مع أهله، وتنجوا من المهالك، ويجعل لكم فرجًا من أموركم ومخرجًا)(١).

وعن عبد الله بن عمر: ﴿ أَتَّقُواْ الله وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ (مع محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه. وقال الضحاك: مع أبي بكر وعمر وأصحابهما.

وقال الحسن البصري: إن أردت أن تكون مع الصادقين، فعليك بالزهد في الدنيا، والكفِّ عن أهل الملة)(٢).

- ووصف الله به نفسه فقال: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثَا ﴾ [النساء: ٨٧] وقال: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢].

- وقوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِ كَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ وَٱلصَّلِحِينَ وَكَسُنَ أَوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

قال الشوكاني: (قوله: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولَ ﴾ كلام مستأنف لبيان فضل طاعة الله والرسول، والإشارة بقوله: ﴿ فَأُولَتِكَ ﴾ إلى المطيعين، كما تفيده من ﴿ مَعَ اللّهِ مِنَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم ﴾ [النساء: ٦٩] بدخول الجنة، والوصول إلى ما أعدَّ الله لهم، والصدِّيق المبالغ في الصدق، كما تفيده الصيغة، وقيل: هم فضلاء أتباع الأنبياء، والشهداء: من ثبتت لهم الشهادة، والصالحين: أهل الأعمال الصالحة) (٣).

<sup>(</sup>١) ((تفسير القرآن العظيم)) لابن كثير (٢٣٠/٤).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٤/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٣) ((فتح القدير)) للشوكاني (١٧٢/٢).

- وقوله: ﴿ قَالَ اللَّهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّلَاقِينَ صِدْقُهُمْ ۚ هَٰكُمْ جَنَّتُ تَجَرِّى مِن تَحْتِهَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٩].

(أي: ينفع الصادقين في الدنيا صدقهم في الآخرة، ولو كذبوا حتم الله على أفواههم، ونطقت به جوارحهم فافتضحوا)(١).

- وقوله: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُوْمِنِينَ وَٱلْمُتَّنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمُتَصِدِقَتِ وَٱلْمَتَنِينَ وَٱلْمُتَصِدِقَتِ وَٱلصَّنِيمِينَ وَٱلْخَيْمِينَ وَٱلْمَتَابِهِ وَٱلْمَتَعِينَ وَٱلْمَتَنْمِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَالْمَتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَالِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَٱلْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَا فَالْمُولِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَ وَالْمُتَعْلِيمِينَا فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهِ وَالْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْل

﴿ أَعَدَّ اللّهَ لَكُم ﴾ (أي: لهؤلاء الموصوفين بتلك الصفات الجميلة، والمناقب الجليلة، التي هي ما بين اعتقادات، وأعمال قلوب، وأعمال حوارح، وأقوال لسان، ونفع متعدِّ وقاصر، وما بين أفعال الخير، وترك الشرِّ، الذي من قام بحنَّ، فقد قام بالدين كلِّه، ظاهره وباطنه، بالإسلام والإيمان والإحسان.

فجازاهم على عملهم بالمغفرة لذنوبهم؛ لأن الحسنات يذهبن السيئات ﴿ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ لا يقدر قدره، إلا الذي أعطاه، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، نسأل الله أن يجعلنا منهم)(٢).

# ثانيًا: في السنة النبوية

جاءت الأحاديث النبوية متضافرة في الحث على الصدق، والأمر به، وأنَّه وسيلة إلى الجنة.

<sup>(</sup>١) ((معالم التنزيل)) للبغوي (٣/٣١).

<sup>(</sup>٢) ((تيسير الكريم الرحمن)) للسعدي (٢٦٤).

- فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ((إنَّ الصدق يهدي إلى الجنة، وإنَّ الرجل ليصدق حتى يكون صِدِّيقًا، وإنَّ الكذب يهدي إلى الفجور، وإنَّ الفجور يهدي إلى النار، وإنَّ الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كنَّابًا))(١).

قال النووي في شرحه لهذا الحديث: (قال العلماء: هذا فيه حث على تحرِّي الصدق، وهو قصده والاعتناء به، وعلى التحذير من الكذب والتساهل فيه؛ فإنَّه إذا تساهل فيه كثر منه، فعرف به، وكتبه الله لمبالغته صِدِّيقًا إن اعتاده، أو كذَّابًا إن اعتاده. ومعنى يكتب هنا يحكم له بذلك، ويستحق الوصف بمنزلة الصديقين وثوابهم، أو صفة الكذابين وعقابهم، والمراد إظهار ذلك للمخلوقين، إما بأن يكتبه في ذلك؛ ليشتهر بحظّه من الصفتين في الملأ الأعلى، وإما بأن يلقي ذلك في قلوب الناس وألسنتهم، وكما يوضع له القبول والبغضاء، وإلا فقدر الله تعالى وكتابه السابق بكلِّ ذلك)".

- وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((أربع إذا كنَّ فيك فلا عليك ما فاتك في الدنيا: حفظ أمانة، وصدق حديث، وحسن خليقة، وعفة في طعمة))(٣).

- وعن عبادة بن الصامت -رضي الله عنه- أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((اضمنوا لي ستَّا من أنفسكم أضمن لكم الجنة: اصدقوا إذا حدَّثتم،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٠٩٤)، ومسلم (٢٦٠٧).

<sup>(</sup>۲) ((شرح صحیح مسلم)) (۱/۱۱ ۲–۲٤۳).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٧٧/٢) (٢٦٥٢)، والبيهقي في ((شعب الإيمان)) (٢٩٨/١). وحسن إسناده المنذري في ((الترغيب والترهيب)) (٦٩٨/١)، والهيثمي في ((مجمع الزوائد)) (٢٩٨/١٠)، وصححه الألباني في ((صحيح الترغيب)) (١٧١٨).

وأوفوا إذا وعدتم، وأدوا إذا ائتمنتم، واحفظوا فروجكم، وغضُّوا أبصاركم، وكفُّوا أيديكم))(١).

الصدق

(أي: ((اضمنوا لي ستًّا)) من الخصال، ((من أنفسكم)) بأن تداوموا على فعلها، ((أضمن لكم الجنة)) أي دخولها، ((اصدقوا إذا حدثتم)) أي: لا تكذبوا في شيء من حديثكم، إلا إن ترجح على الكذب مصلحة أرجح من مصلحة الصدق، في أمر مخصوص، كحفظ معصوم...)(٢).

- وعن أبي محمد، الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهما، قال: حفظت من رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((دع ما يَريبك إلى ما لا يَريبك؛ فإنَّ الصدق طمأنينة، والكذب ريبة))(").

(أي: اترك ما تشكُ في كونه حسنًا أو قبيحًا، أو حلاًلا أو حرامًا، ((إلى ما لا يريبك)) أي: واعدل إلى ما لا شك فيه يعني ما تيقنت حسنه وحِلَّه، ((فإنَّ الصدق طمأنينة)) أي: يطمئن إليه القلب ويسكن، وفيه إضمار أي محلُّ طمأنينة أو سبب طمأنينة، ((وإنَّ الكذب ريبة)) أي: يقلق القلب ويضطرب، وقال الطِّبي: جاء هذا القول مجهدًا لما تقدمه من الكلام، ومعناه: إذا وجدت نفسك ترتاب في الشيء فاتركه؛ فإنَّ نفس المؤمن تطمئنُ إلى الصدق وترتاب من الكذب، فارتيابك من الشيء منبئ عن كونه مظنَّة للباطل

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٣٢٣/٥) (٣٢٣/٥)، والحاكم (٤/٩٩٩)، والبيهقي في ((السنن الكبرى)) (١٢٦٩١). وقال الذهبي في ((المهذب)) (٢٤٥١/٢)، وحسن إسناده ابن كثير في جامع ((المسانيد والسنن)) (٥٨٠٧).

<sup>(</sup>٢) ((فيض القدير شرح الجامع الصغير)) للمناوي (٦٨٤/١).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٢٥١٨)، والنسائي (٥٧١١). وقال الترمذي: حسن صحيح. وحسنه النووي في ((المجموع)) (١٨١/١)، وصححه الوادعي في ((الصحيح المسند)) (٣١٨).

فاحذره، وطمأنينتك للشيء مشعر بحقيقته فتمسك به، والصدق والكذب يستعملان في المقال والأفعال وما يحقُّ أو يبطل من الاعتقاد، وهذا مخصوص بذوي النفوس الشريفة القدسية المطهرة عن دنس الذنوب، ووسخ العيوب)(١).

- وعن أبي سفيان في حديثه الطويل في قصة هرقل عظيم الروم قال هرقل: فماذا يأمركم —يعني النبي صلى الله عليه وسلم—قال أبو سفيان قلت: يقول: اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئًا، واتركوا ما يقول آباؤكم، ويأمرنا بالصلاة، والصدق، والصدقة، والعفاف، والصلة(٢).

# أقوال السلف والعلماء في الصدق:

- قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه حينما بويع للخلافة: (أيها الناس، إني قد وليت عليكم، ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوِّموني، الصدق أمانة، والكذب خيانة)(٢).
- وقال عمر: (لا يجد عبد حقيقة الإيمان حتى يدع المراء وهو محقٌّ، ويدع الكذب في المزاح، وهو يرى أنَّه لو شاء لغلب)(٤).
- وعن عبد الله بن عمرو قال: (ذر ما لست منه في شيء، ولا تنطق فيما لا يعنيك، واخزن لسانك كما تخزن دراهمك)(٥).
- وقال ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَ اللَّهِ عَنهما فِي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَ بِالْكَذِبِ)(١).

<sup>(</sup>١) ((تيسير الكريم الرحمن)) للسعدي (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧)، ومسلم (١٧٧٣).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في ((التاريخ)) (٢١٠/٣)، وابن الأثير في ((الكامل)) (١٩٢/٢).

<sup>(</sup>٤) ((روضة العقلاء)) لابن حبان (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في ((الشعب)) (٦٦/٧) (٢٥٣٤)، وابن حبان ((روضة العقلاء)) (٥٥).

<sup>(</sup>٦) رواه الطبري في ((تفسيره)) (١/٨٦٥).

- وعن إسماعيل بن عبيد الله قال: (كان عبد الملك بن مروان يأمرني أن أُجنِّب بنيه السمن، وكان يأمرني أن لا أطعم طعامًا حتى يخرجوا إلى البراز<sup>(۱)</sup>، وكان يقول: علِّم بنيَّ الصدق كما تعلمهم القرآن، وجنبهم الكذب، وإن فيه كذا وكذا يعني القتل)<sup>(۱)</sup>.
- وقال ميمون بن ميمون: (من عُرف بالصدق جاز كذبه، ومن عرف بالكذب لم يجز صدقه) (٣).
- وقال الفضيل بن عياض: (ما من مضغة أحب إلى الله من لسان صدوق، وما من مضغة أبغض إلى الله من لسان كذوب)(1).
  - وقالوا: (من شرف الصدق أن صاحبه يصدق على عدوه) $^{(\circ)}$ .
- وقال الأحنف لابنه: (يا بني، يكفيك من شرف الصدق، أنَّ الصادق يُقبل قوله في صديقه ولا يُقبل قوله في عدوه، ومن دناءة الكذب، أن الكاذب لا يُقبل قوله في صديقه ولا عدوه، لكلِّ شيء حِليةٌ، وحليةٌ المنطق الصدق؛ يدلُّ على اعتدال وزن العقل)(٢).
- وقال إبراهيم الخواص: (الصادق لا تراه إلا في فرض يؤديه، أو فضل يعمل فيه)(٧).
  - وقيل: (ثلاث لا تخطئ الصادق: الحلاوة والملاحة والهيبة)<sup>(^)</sup>.

<sup>(</sup>١) البراز: المكان الفضاء من الأرض البعيد الواسع. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (٩/٥).

<sup>(</sup>٢) ((روضة العقلاء)) لأبي حاتم البستي (ص ٥١).

<sup>(</sup>٣) ((عيون الأخبار)) لابن قتيبة (٢٧/٢).

<sup>(</sup>٤) ((روضة العقلاء)) لأبي حاتم البستي (ص ٥٢).

<sup>(</sup>٥) ((عيون الأخبار)) لابن قتيبة (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٦) ((نهاية الأرب في فنون الأدب )) للنويري ((712)7).

<sup>(</sup>V) ((مدارج السالکین)) (V)

<sup>(</sup>٨) ((المصدر السابق)).

- وقال أبو حاتم: (الصدق يرفع المرء في الدارين كما أنَّ الكذب يهوى به في الحالين، ولو لم يكن الصدق خصلة تحمد؛ إلا أنَّ المرء إذا عرف به قُبل كذبه، وصار صدقًا عند من يسمعه؛ لكان الواجب على العاقل أن يبلغ مجهوده في رياضة لسانه حتى يستقيم له على الصدق، ومجانبة الكذب، والعيُّ في بعض الأوقات خير من النطق؛ لأنَّ كلَّ كلام أخطأ صاحبه موضعه، فالعيُّ خير منه)<sup>(۱)</sup>.
- وقال الجنيد: (حقيقة الصدق: أن تصدق في موطن لا ينجيك منه إلا الكذب)(٢).
  - وقال القيني: (أصدق في صغار ما يضربي، لأصدق في كبار ما ينفعني)(١).
- وقال بعض البلغاء: (الصادق مصان جليل، والكاذب مهان ذليل). وقال بعض الأدباء: (لا سيف كالحق، ولا عون كالصدق)(٤).
- وقال بعضهم: (من لم يؤدِّ الفرض الدائم لم يقبل منه الفرض المؤقت، قيل: وما الفرض الدائم؟ قال: الصدق وقيل: من طلب الله بالصدق أعطاه مرآة يبصر فيها الحق والباطل، وقيل: عليك بالصدق حيث تخاف أنه يضرك؟ فإنه ينفعك، ودع الكذب حيث ترى أنه ينفعك؛ فإنه يضرك، وقيل: ما أملق<sup>(٥)</sup> تاجر صدوق)<sup>(٦)</sup>.

(١) ((روضة العقلاء)) (ص ٥٤).

<sup>(</sup>٢) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٢٠/٣).

<sup>(</sup>٣) ((عيون الأخبار)) لابن قتيبة (٢٨/٢).

<sup>(</sup>٤) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي (ص٢٧٠).

<sup>(</sup>٥) أملق الرجل، فهو مملق إذا افتقر. ((لسان العرب)) (١٠/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٦) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٢٢/٣).

- (وروي أن بلالًا لم يكذب منذ أسلم، فبلغ ذلك بعض من يحسده، فقال: اليوم أكذبه فسايره، فقال له: يا بلال ما سنُّ فرسك؟ قال عظم، قال: فما جريه؟ قال: يحضر(۱) ما استطاع، قال: فأين تنزل؟ قال: حيث أضع قدمي، قال: ابن من أنت؟ قال ابن أبي وأمي، قال: فكم أتى عليك؟ قال: ليالٍ وأيامٌ، الله أعلم بعدها، قال: هيهات، أعيت فيك حيلتي، ما أتعب بعد اليوم أبدًا)(۱).

# فوائد الصدق(٣):

إذا تمكن الصدق من القلب سطع عليه نوره، وظهرت على الصادق آثاره، في عقيدته وعباداته، وأخلاقه وسلوكياته، ومن هذه الآثار:

#### ١- سلامة المعتقد:

فمن أبرز آثار الصدق على صاحبه: سلامة معتقده من لوثات الشرك ما خفى منه وما ظهر.

# ٢- البذل والتضحية لنصرة الدين:

فالصادق قد باع نفسه وماله وعمره لله، ولنصرة دين الله؛ إن كان في الحراسة كان في الحراسة، وإن كان في الساقة كان في الساقة، همه رضا مولاه.

#### ٣- الهمة العالية:

الصادقون أصحاب همة عالية، وعزيمة قوية ماضية، همهم رضا ربمم، يسيرون معها أين توجهت ركائبها، ويستقلون معها أين استقلت مضاربها؛

<sup>(</sup>١) الحضر: ارتفاع الفرس في عدوه. ((القاموس المحيط)) (ص ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) ((نماية الأرب في فنون الأدب)) للنويري (٣/٥/٣).

<sup>(</sup>٣) ((الرائد... دروس في التربية والدعوة )) لمازن بن عبد الكريم الفريح (٢٥٨/٣). بتصرف.

ترى الصادق قد عمَّر وقته بالطاعات، وشغله بالقربات، (فبينما هو في صلاة إذ رأيته في ذكر ثم في غزو، ثم في حجِّ، ثم في إحسان للخلق بالتعليم وغيره من أنواع النفع، ثم في أمر بمعروف أو نحي عن منكر، أو في قيام بسبب فيه عمارة الدين والدنيا، ثم في عيادة مريض، أو تشييع جنازة، أو نصر مظلوم — إلى غير ذلك من أنواع القرب والمنافع.

# ٤- تلافي التقصير واستدراك التفريط:

الصادق قد تمر به فترة ولكنها إلى سنة، وقد يعتريه تقصير ولكنه سرعان ما يتلاقاه بتكميل، وقد يلم بذنب ولكنه سريع التيقظ والتذكر، فيقلع ويندم ويرجع: ﴿ إِنَّ ٱللَّيْعِنَ ٱلقَّيَطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم طَنَيْقُ مِّنَ ٱلشَّيَطُنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُنْ مِن الشَّيْطِنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُنْ مِن الله على منه تفريط فيستدرك، فبالصدق يتلاقى كل تفريط، فيصلح من قلبه ما مزقته يد الغفلة والشهوة، ويعمر منه ما خربته يد البطالة، ويلم منه ما شعثته يد التفريط والإضاعة.

# ٥- حب الصالحين وصحبة الصادقين:

من علامات الصادق وأثر الصدق في قلبه، أنه يضيق بصحبة أهل الغفلة، ولا يصبر على مخالطتهم إلا بقدر ما يبلغهم به دعوة الله، وينشر الخير بينهم، فلا يصحبهم إلا لضرورة من دين أو دنيا؛ ذلك لأن ((المرء على دين خليله))(١)، والصاحب ساحب، وكل قرين بالمقارن يقتدي؛ ولهذا

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۲۸۳۳)، والترِّمذي (۲۳۷۸)، وأحمد (۲/۳۳) (۸۳۹۸) واللَّفظ له، والحاكم (۱) رواه أبو داود (۱۸۸۸)، والبيهقي في ((شعب الإيمان)) (۷۰/۵) (۹٤۳٦). قال التِّرمذي، والبغوي في ((شرح السنة)) (۲/۰۷): حسن غريب. وصحَّح إسناده النَّووي ((رياض الصالحين)) (۱۷۷)، وحسَّنه ابن حجر في ((الأمالي المطلقة)) (۱۵۱)، والألباني في ((صحيح سنن أبي داود)) (۲۸۳۳).

قال الله لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَآصَبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدُوٰةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنَيْآ وَلَا نُظِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ مَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هُونَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف: وَلا نُظِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ مَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هُونهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾ [الكهف: ٢٨]، وقال الله تعالى للمؤمنين: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَكُونُوا مَعَ الله السّه الصالحين نعمة يستعين بها المرء الله صول إلى رضا ربه.

#### ٦- الثبات على الاستقامة:

الصدق

فمن آثار الصدق تمسك الصادق بدينه عقيدة وشريعة، عبادة ومعاملة، سلوكًا وهديًا؛ فالتزامه بهذا الدين ليس انتقائيًا، يلتزم بما يهوى، ويترك ما لا يروق له ولا تشتهيه نفسه، كما أنَّه التزام ثابت راسخ غير متذبذب ولا متردد، لا تغويه الشبهات، ولا تغريه الشهوات، ولا تستزله الفتن، ولا تزلزله المحن.

# ٧- البعد عن مواطن الريب:

((دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإنَّ الصدق طمأنينة والكذب ريبة))(١).

(فيه إشارة إلى الرجوع إلى القلوب الطاهرة والنفوس الصافية عند الاشتباه، فإن نفس المؤمن جبلت على الطمأنينة إلى الصدق، والنفر من الكذب)(٢).

# ٨- حصول البركة في البيع والشراء:

((البيِّعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما، وإن

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۰۱۸)، والنسائي (۷۱۱) من حديث الحسن بن علي رضي الله عنهما. قال الترمذي: حسن صحيح. وحسنه النووي في ((الجموع)) (۱۸۱/۱)، وصححه الشوكاني كما في ((الفتح الرباني)) (۲۸٤/۲)، والألباني في ((صحيح الجامع)) (۳۳۷۸)، والوادعي في ((الصحيح المسند)) (۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) ((تطريز رياض الصالحين)) لفيصل المبارك (ص ٥٥).

كتما وكذبا محقت بركة بيعهما))(١).

(حصول البركة لهما إن حصل منهما الشرط وهو الصدق والتبيين، ومحقها إن وجد ضدهما وهو الكذب)(٢).

#### ٩- الوفاء بالعهود:

قال أبو إسماعيل الهروي: (وعلامة الصادق: ألا يتحمل داعية تدعو إلى نقض عهد)).

# صور الصدق(٣):

الصدق يستعمل في ستة معان: صدق في القول، وصدق في النية والإرادة، وصدق في العزم، وصدق في العزم، وصدق في العزم، وصدق في العزم، وصدق في تحقيق مقامات الدين كلها، فمن اتصف بالصدق في جميع ذلك فهو صدِّيق.

#### ١- صدق اللسان:

وهو أشهر أنواع الصدق وأظهرها. وصدق اللسان لا يكون إلا في الإخبار، أو فيما يتضمن الإخبار وينبه عليه، والخبر إما أن يتعلق بالماضي أو بالمستقبل، وفيه يدخل الوفاء بالوعد والخلف فيه، وحقٌ على كلِّ عبد أن يحفظ ألفاظه، فلا يتكلم إلا بالصدق.

فمن حفظ لسانه عن الإخبار عن الأشياء على خلاف ما هي عليه فهو صادق، ولهذا الصدق كمالان، فالأول في اللفظ أن يحترز عن صريح اللفظ وعن المعاريض أيضًا، إلا عند الضرورة، والكمال الثاني أن يراعي معنى الصدق في ألفاظه التي يناجى بما ربه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٠٧٩)، ومسلم (١٥٣٢).

<sup>(</sup>٢) ((فتح الباري)) لابن رجب (٢١١/٤).

<sup>(</sup>٣) ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (٢/٣٨٧) بتصرف.

# ٢- صدق النية والإرادة:

ويرجع ذلك إلى الإخلاص، وهو أن لا يكون له باعث في الحركات والسكنات إلا الله تعالى، فإن مازجه شوب من حظوظ النفس بطل صدق النية، وصاحبه يجوز أن يسمى كاذبًا.

# ٣- صدق العزم:

فإنَّ الإنسان قد يقدم العزم على العمل؛ فيقول في نفسه: إن رزقني الله مالًا تصدقت بجميعه أو بشطره، أو إن لقيت عدوًّا في سبيل الله تعالى قاتلت ولم أبال، وإن قتلت، وإن أعطاني الله تعالى ولاية عدلت فيها ولم أعص الله تعالى بظلم وميل إلى خلق، فهذه العزيمة قد يصادفها من نفسه وهي عزيمة جازمة صادقة، وقد يكون في عزمه نوع ميل وتردد وضعف يضاد الصدق في العزيمة، فكان الصدق هاهنا عبارة عن التمام والقوة.

# ٤- صدق الوفاء بالعزم:

فإنَّ النفس قد تسخو بالعزم في الحال؛ إذ لا مشقة في الوعد والعزم والمؤنة فيه خفيفة، فإذا حقت الحقائق، وحصل التمكن، وهاجت الشهوات انحلت العزيمة، وغلبت الشهوات، ولم يتفق الوفاء بالعزم، وهذا يضاد الصدق فيه، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ الله عَلَيْ لَهِ ﴾ [الأحزاب: ٤٣]. فقد روي عن أنس أن عمه أنس بن النضر لم يشهد بدرًا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فشق ذلك على قلبه وقال: أول مشهد شهده رسول الله صلى الله عليه وسلم غبت عنه، أما والله، لئن أراني الله مشهدًا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليرينَّ الله ما أصنع، قال: فشهد أُحدًا في العام القابل، صلى الله عليه وسلم ليرينَّ الله ما أصنع، قال: فشهد أُحدًا في العام القابل،

فاستقبله سعد بن معاذ، فقال: يا أبا عمرو إلى أين؟ فقال واهًا(١) لريح الجنة إني أجد ريحها دون أحد. فقاتل حتى قتل، فوجد في جسده بضع وثمانون؛ ما بين رمية وضربة وطعنة، فقالت أخته بنت النضر: ما عرفت أخي إلا ببنانه. فنزلت هذه الآية ﴿ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَهَدُواْ ٱللّهَ عَلَيْ لَهِ ﴿ [الأحزاب: ٢٣](٢).

# ٥- صدق في الأعمال:

وهو أن يجتهد حتى لا تدلَّ أعماله الظاهرة على أمر في باطنه لا يتصف هو به، لا بأن يترك الأعمال، ولكن بأن يستجر الباطن إلى تصديق الظاهر، وهذا مخالف ما ذكرناه من ترك الرياء، لأن المرائي هو الذي يقصد ذلك، ورب واقف على هيئة الخشوع في صلاته ليس يقصد به مشاهدة غيره، ولكن قلبه غافل عن الصلاة، فمن ينظر إليه يراه قائمًا بين يدي الله تعالى، وهو بالباطن قائم في السوق بين يدي شهوة من شهواته، فهذه أعمال تعرب بلسان الحال عن الباطن إعرابًا هو فيه كاذب، وهو مطالب بالصدق في الأعمال، وكذلك قد يمشي الرجل على هيئة السكون والوقار، وليس باطنه موصوفًا بذلك الوقار، فهذا غير صادق في عمله، وإن لم يكن ملتفتًا إلى الخلق ولا مرائيًا إياهم، ولا ينجو من هذا إلا باستواء السريرة والعلانية، بأن يكون باطنه مثل ظاهره أو خيرًا من ظاهره.

# ٦- الصدق في مقامات الدين:

وهو أعلى الدرجات وأعزها، ومن أمثلته: الصدق في الخوف والرجاء والتعظيم والزهد والرضا والتوكل وغيرها من الأمور.

<sup>(</sup>١) واها كلمة تحنن وتلهف. ((شرح النووي على مسلم)) (٤٨/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر ما رواه البخاري (٢٨٠٥).

# دواعي الصدق:

هناك دوافع تجعل الإنسان حريصًا على الصدق، متحريًا له، وقد ذكر الماوردي منها: (العقل؛ لأنه موجب لقبح الكذب، لا سيما إذا لم يجلب نفعًا ولم يدفع ضررًا. والعقل يدعو إلى فعل ما كان مستحسنًا، ويمنع من إتيان ما كان مستقبحًا.

ومنها: الدين الوارد باتباع الصدق وحظر الكذب؛ لأنَّ الشرع لا يجوز أن يرد بإرخاص ما حظره العقل، بل قد جاء الشرع زائدًا على ما اقتضاه العقل من حظر الكذب؛ لأن الشرع ورد بحظر الكذب، وإن جرَّ نفعًا، أو دفع ضررًا. والعقل إنما حظر ما لا يجلب نفعًا، ولا يدفع ضررًا.

ومنها: المروءة؛ فإنها مانعة من الكذب باعثة على الصدق؛ لأنها قد تمنع من فعل ماكان مستكرهًا، فأولى من فعل ماكان مستقبحًا .

ومنها: حب الثناء والاشتهار بالصدق، حتى لا يُردَّ عليه قول، ولا يلحقه ندم)(١).

# الأمور التي تخلُّ بالصدق(٢):

هذه بعض الآفات التي تخل بصدق المسلم، وتوهن أركان الصدق في شخصيته؛ ولذا يجب الحذر منها، ومجاهدة النفس على الابتعاد عنها، والتخلص منها، ومن هذه الأمور:

### ١- الكذب الخفى:

الرياء وهو الشرك الخفي، الذي تختلف فيه سريرة المرء عن علانيته، وظاهره

<sup>(</sup>١) ((أدب الدنيا والدين)) للماوردي. بتصرف.

<sup>(</sup>٢) ((الرائد.. دروس في التربية والدعوة)) لمازن بن عبد الكريم الفريح (٥٥/٣). بتصرف يسير.

عن باطنه، قال صلى الله عليه وسلم: ((أيها الناس، اتقوا الشرك، فإنه أخفى من دبيب النمل. قالوا: وكيف نتقيه يا رسول الله؟ قال: قولوا: اللهم إنا نعوذ بك أن نشرك بك شيئًا نعلمه، ونستغفرك لما لا نعلمه))(١).

# ٧- الابتداع:

إنَّ من كمال الصدق حسن الاتباع، وبقدر استمساك المرء بهدي النبي صلى الله عليه وسلم يكون صدقه مع ربه: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تُعِبُونَ اللهَ عَمُونِ ﴾ [آل عمران: [٣]، أي: إن كنتم صادقين في محبتكم لربكم اتبعوا سنة رسولكم صلى الله عليه وسلم، فعلامة صدق المحبة كمال الاتباع؛ ولهذا (كانت الصديقيَّة: كمال الإخلاص والانقياد، والمتابعة للخبر والأمر، ظاهرًا وباطنًا).

# ٣- كثرة الكلام:

من كثر كلامه كثر سقطه؛ إذ لا يخلو - في كثير من الأحيان - من التزيد واللغو أو الهذر الذي إذا لم يضرَّ فإنَّه لا ينفع، وقد قال الله تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ بين النساء: ١١٤].

ومن الكذب أن يحدث الإنسان بكلِّ ما يسمع من أحاديث وأخبار دون تحرير لها ولا تنقيح؛ لأنه بتهاونه وإهماله وعدم تحريه الصدق في الأخبار يساهم

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٤٠٣/٤) (٢٩٦٢٢)، وابن أبي شيبة (٢٠/١) (٢٩٥٤٧)، والطبراني في ((مجمع (الأوسط)) (٤/٠١) من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه. قال الهيثمي في ((مجمع الزوائد)) (٢٢٦/١٠): رجاله رجال الصحيح غير أبي علي ووثقه ابن حبان. وحسنه لغيره الألباني في ((صحيح الترغيب)) (٣٦).

في نشر الأكاذيب وإشاعتها؛ ولهذا قال صلى الله عليه وسلم: ((كفى بالمرء كذبًا أن يحدِّث بكلِّ ما سمع))(١).

#### ٤- مداهنة النفس:

الاسترسال مع النفس في أهوائها وشهواتها، ليست من صفات الصادقين؛ ولهذا قيل: (لا يشمُّ رائحة الصدق عبد داهن نفسه أو غيره)(٢). فكلما ألجمها بلجام المجاهدة، وزمَّها بزمام المراقبة والمحاسبة، ثبتت على الصدق قدمه.

#### ٥- التناقض بين القول والعمل:

لقد عدَّ بعض السلف مخالفة عمل المرء لقوله أمارة كذب ونفاق. قال إبراهيم التيمي: (ما عرضت قولي على عملي إلا خشيت أن أكون مكذبًا)<sup>(٣)</sup>.

# الوسائل المعينة على الصدق(أ):

الصدق شديد على النفس؛ ولهذا قال ابن القيم: (فحمل الصدق كحمل الجبال الرواسي، لا يطيقه إلا أصحاب العزائم، فهم يتقلبون تحته تقلب الحامل بحمله الثقيل، والرياء والكذب خفيف كالريشة، لا يجد له صاحبه ثقلًا البتة، فهو حامل له في أي موضع اتفق، بلا تعب ولا مشقة ولا كلفة، فهو لا يتقلب تحت حمله ولا يجد ثقله) وإليك بعض الوسائل التي تعين على الصدق:

#### ١- مراقبة الله تعالى:

إن إيمان المرء بأن الله عز وجل معه، يبصره ويسمعه؛ يدفعه للخشية

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في المقدمة (باب النهي عن الحديث بكل ما سمع).

<sup>(</sup>٢) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (١/٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري معلقًا بصيغة الجزم قبل حديث (٤٨)، ووصله ابن أبي شيبة (١٦٠/٧) (٣٤٩٧٠)، واللالكائي في ((شرح أصول اعتقاد أهل السنة)) (١٥٨٠).

<sup>(</sup>٤) ((الرائد.. دروس في التربية والدعوة)) لمازن بن عبد الكريم الفريح (٢٥١/٣). بتصرف يسير.

والتحفظ، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنَّمَ يُلْتِثُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنَّمُ يُلْتِثُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنْمُ يُلْتِثُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾. [المحادلة: ٧] وعندما يستحضر أن كلماته وخطراته، وحركاته وسكناته كلها محصية مكتوبة: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ق: همكنوبة: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ٥٠]، ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحُنوظِينَ ﴿ أَن كُرَامًا كَنِينِينَ ﴾ [الانفطار: ١٠-١١]، فإن ذلك يقوده إلى رياض الصدق في الأقوال والأعمال والأحوال.

#### ٧- الحياء:

الحياء يحجب صاحبه عن كل ما هو مستقبح شرعًا وعرفًا وذوقًا، والمرء يستحيي أن يعرف بين الناس أنه كذاب، وهذا هو الذي حمل أبا سفيان -وهو يومئذ مشرك - أن يصدق هرقل وهو يسأله عن النبي صلى الله عليه وسلم. قال أبو سفيان: (فوالله لولا الحياء من أن يأثروا عليَّ كذبًا لكذبت عنه)(۱)، أي: ينقلوا عليَّ الكذب لكذبت عليه. قال ابن حجر: (وفيه دليل على أنهم كانوا يستقبحون الكذب، إما بالأخذ عن الشرع السابق، أو بالعرف.. وقد ترك الكذب استحياء وأنفة من أن يتحدثوا بذلك بعد أن يرجعوا فيصير عند سامعي ذلك كذابًا)(۱). قلت: فالمسلم أولى بالحياء من ربه أن يسمعه يقول كذبًا، أو يطلع على عمل، أو حال هو فيه كاذب.

# ٣- صحبة الصادقين:

فقد أمر الله -عز وجل- المؤمنين أن يكونوا مع أهل الصدق، فقال -عز

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧).

<sup>(</sup>٢) ((فتح الباري)) لابن حجر (٥/١)، بتصرف يسير.

وحل-: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]، أي: اقتدوا بمم واسلكوا سبيلهم، وهم الذين استوت ظواهرهم وبواطنهم، ووفوا بعهودهم وصدقوا في أقوالهم وأعمالهم.

# ٤- إشاعة الصدق في الأسرة:

الإسلام يوصي أن تغرس فضيلة الصدق في نفوس الأطفال، حتى يشبوا عليها، وقد ألفوها في أقوالهم وأحوالهم كلها.

فعن عبد الله بن عامر قال: ((دعتني أمي يومًا ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد في بيتنا، فقالت: تعال أعطك، فقال لها صلى الله عليه وسلم: ما أردت أن تعطيه؟ قالت: أردت أن أعطيه تمرًا، فقال لها: أما لو لم تعطه شيئًا كتبت عليك كذبة))(١).

#### ٥- الدعاء:

لما كان حمل النفس على الصدق في جميع أمورها شاق عليها، ولا يمكن لعبد أن يأتي به على وجهه إلا بإعانة الله له وتوفيقه إليه، أمر الله نبيه أن يسأله الصدق في المخرج والمدخل، فقال عز وجل: ﴿ وَقُل رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلُ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل لِي مِن لَّدُنك سُلْطَننَا نَصِيرًا ﴾. [الإسراء: ٨٠] وقد ذكر المفسرون عدة أقوال في تأويلها.

# ٦- معرفة وعيد الله للكذابين وعذابه للمفترين:

قد جاءت النصوص الكثيرة التي تحذر من الكذب، وتبين سوء عاقبته في الدنيا والآخرة؛ ولهذا فإنَّ تذكير النفس بها، مما يعين المرء على الصدق في أحواله كلها.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۹۹۱)، وأحمد (۲٤٧/۳) (۱۵۷٤٠). وسكت عنه أبو داود، وحسنه ابن حجر في ((تخريج المشكاة)) (۴۹۹۸)، والألباني في ((صحيح أبي داود)) (۹۹۱).

# نماذج في الصدق:

# • نماذج من حياة الأنبياء عليهم السلام مع الصدق:

الأنبياء عليهم السلام كلهم موصوفون بالصدق، وقد ذكر الله أنبياءه بالصدق فقال: ﴿ وَٱذْكُرُ فِٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ انِّهُ أَنَكُنَ صِدِّيقًا نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٤١] وقال سبحانه: ﴿ وَٱذْكُرُ فِٱلْكِنَبِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ رُكَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٥٦].

وأَثنى الله على إسماعيل، فقال: ﴿ وَٱذَكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ إِسْمَعِيلَ ۚ إِنَّهُۥ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٥٤].

وَوُصِفَ يوسف عليه السلام بالصدق حينما جاءه الرجل يستفتيه فقال: ﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانٍ ﴾ [يوسف: ٤٦].

وأمر الله رسوله صلى الله عليه وسلم أن يسأله أن يجعل مدخله ومخرجه على الصدق: ﴿ وَقُل رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل على الصدق: ﴿ وَقُل رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ عِدَالَى: ﴿ وَالَّذِي جَاءً لِي مِن لَّدُنكَ سُلُطُننَا نَصِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٠]، وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِي جَاءً بِالصِّدْقِ وَصَدَقَ ﴾. [الزمر: ٣٣] قال السعدي في تفسير قوله: ﴿ وَالَّذِي جَاءً بِالصِّدْقِ ﴾ (أي: في قوله وعمله، فدخل في ذلك الأنبياء ومن قام مقامهم، ممن صدق فيما قاله عن خبر الله وأحكامه، وفيما فعله من خصال الصدق ﴿ وَصَدَقَ بِهِ عَلَى عَلْمُ وَعَمَلُهُ وَالْتَصَدِق، ولكن قد لا يصدق به، بسبب استكباره، أو احتقاره لمن قاله وأتى به، فلا بد في المدح من الصدق والتصديق، فصدقه يدل على علمه وعدله، وتصديقه بدل على تواضعه وعدم استكباره) (١).

<sup>(</sup>١) ((تيسير الكريم الرحمن)) للسعدي (ص ٢٢٤).

# صدق إمام الصادقين النبي صلى الله عليه وسلم:

(الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، كان أصدق الناس وأبرهم وأكملهم علمًا وعملًا وإيمانًا وإيقانًا، معروفًا بالصدق في قومه، لا يشك في ذلك أحد منهم، بحيث لا يُدْعى بينهم إلا بالأمين محمد؛ ولهذا لما سأل هرقل ملك الروم أبا سفيان عن تلك المسائل التي سألها من صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، كان فيما قال له: ((أو كنتم تتَّهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قال: لا. فقال هرقل: فما كان ليدع الكذب على الناس ويذهب فيكذب على الله عز وجل(۱)).)(۱).

قال علي رضي الله عنه: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس صدرًا، وأصدقهم لهجة، وألينهم عريكة (٢)، وأكرمهم عشرة، من رآه بديهة (٤) هابه، ومن خالطه معرفة أحبه، يقول ناعته: لم أر قبله ولا بعده مثله صلى الله عليه وسلم) (٥).

ويعلق ابن القيم على كلام عليِّ قائلًا: (وقوله: أصدق الناس لهجة. هذا مما أقر له به أعداؤه المحاربون له، ولم يجرب عليه أحد من أعدائه كذبة واحدة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧)، ومسلم (١٧٧٣).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير القرآن العظيم)) لابن كثير (٢٠٥/٤).

<sup>(</sup>٣) العريكة: الطبيعة. يقال: فلان لينِّ العريكة إذا كان سَلِسًا مُطَاوِعًا مُنتَّادًا قليل الخلاف والنَّفور. (١٠٨/١). ((النهاية في غريب الحديث)) لابن الأثير (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٤) بَديهةً أي: مُفاجأة وبَغْتة، يعني من لَقِيه قبل الاختلاط به هابه لوقاره وسكونه، وإذا جالسه وخالطه بان له حسن خُلُقه. ((النهاية في غريب الحديث والثر)) لابن الأثير (١٠٨/١).

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي باختلاف يسير في بعض ألفاظه (٣٦٣٨)، وابن أبي شيبة في ((المصنف)) (٥) (١٤١٥)، والبيهقي في ((شعب الإيمان)) (١٤٨/٢) (١٤١٥).

قال الترمذي: حسن غريب ليس إسناده بمتصل، وقال ابن عبد البر في ((الاستذكار)) (٣٣٦/٧): من أحسن شيء في صفة النبي صلى الله عليه وسلم، وضعفه الألباني في ((ضعيف سنن الترمذي)) (٣٦٣٨).

قط، دع شهادة أوليائه كلهم له به، فقد حاربه أهل الأرض بأنواع المحاربات مشركوهم وأهل الكتاب منهم وليس أحد منهم يومًا من الدهر طعن فيه بكذبة واحدة صغيرة ولا كبيرة.

قال المسور بن مخرمة قلت لأبي جهل- وكان خالي-: يا حال، هل كنتم تتهمون محمدًا بالكذب قبل أن يقول مقالته؟ فقال: والله يا ابن أختي، لقد كان محمد وهو شاب يُدعى فينا الأمين، فلما وخطه الشيب() لم يكن ليكذب. قلت: يا حال، فلم لا تتبعونه؟ فقال: يا ابن أحتي، تنازعنا نحن وبنو هاشم الشرف، فأطعموا وأطعمنا، وسقوا وسقينا، وأجاروا وأجرنا، فلما تجاثينا على الركب، وكنا كفرسي رهان()، قالوا: منا نبي. فمتى نأتيهم بهذه؟ أو كما قال)().

(١) وخطه الشيب: أي خالطه. ((الصحاح)) للجوهري (٦٦/٣).

<sup>(</sup>٢) أي: متساويين. ((تاج العروس)) للزبيدي (٣٥/١٢٤).

<sup>(</sup>٣) ((جلاء الأفهام)) لابن القيم (ص ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٧٧٠).

# • نماذج من صدق الصحابة رضي الله عنهم:

# أبو بكر الصديق رضي الله عنه:

أبو بكر الصديق رضي الله عنه صاحب النبي صلى الله عليه وسلم ورفيقه في الغار، وقد شمّي صديقًا لتصديقه للنبي صلى الله عليه وسلم، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: لما أسري بالنبي صلى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصى؛ أصبح يتحدث الناس بذلك؛ فارتدّ ناس ممن كان آمنوا به وصدقوه، وسعى رجال من المشركين إلى أبي بكر رضي الله عنه، فقالوا: هل لك إلى صاحبك يزعم أنه أسري به الليلة إلى بيت المقدس؟ قال: أو قال ذلك؟ قالوا: نعم قال: لئن قال ذلك لقد صدق، قالوا: أو تصدقه أنّه ذهب الليلة إلى بيت المقدس، وجاء قبل أن يصبح؟ فقال: نعم، إني لأصدقه ما هو أبعد من ذلك، أصدقه في خبر السماء في غدوة أو روحة. فلذلك شمّي أبا بكر الصديق رضي الله عنه(۱).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم في حقّه: ((إنَّ الله بعثني إليكم، فقلتم: كذبت. في أول الأمر، وقال أبو بكر: صدقت. وواساني بنفسه وماله، فهل أنتم تاركو لي صاحبي؟! فما أوذي بعدها))(٢).

# أبو ذر رضى الله عنه صادق اللهجة:

كان أبو ذر رضي الله عنه صادق اللهجة (٢)، فقد قال عنه النبي صلى الله

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم (٨١/٣) (٨٤٥٨)، وعبد الرزاق في ((المصنف)) (٣٢١/٥)، والآجري في ((الشريعة)) (٢٠٠١). وقال الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٣٠٦): متواتر.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٦٦١) من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) اللهجة: هي لغة الإنسان التي جُبِل عليها فاعتادها. ومعنى صادق اللهجة: أنه لا يذهب إلى التورية والمعاريض في الكلام، فلا يرخي عنان كلامه، ولا يحابي مع الناس ولا يسامحهم، =

عليه وسلم: ((ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء -لا الأرض ولا السماء-من ذي لهجة أصدق من أبي ذر، وهو شبيه عيسى ابن مريم))(١).

# كعب بن مالك رضى الله عنه ينجو بالصدق:

وإليك قصة كعب بن مالك تبين صدق الصحابة رضى الله عنهم، ووقعت أحداث هذه القصة في غزوة تبوك، ولنترك الحديث لعبد الله بن كعب بن مالك، يروى لنا تفاصيل ما حدث، فعن عبد الله بن كعب بن مالك وكان قائد كعب من بنيه حين عمى، قال: سمعت كعب بن مالك يحدث حين تخلّف عن قصة تبوك، قال كعب: ((لم أتخلف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة غزاها إلا في غزوة تبوك، غير أبي كنت تخلفت في بدر، ولم يعاتب أحدًا تخلف عنها، إنما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد عير قريش حتى جمع الله بينهم وبين عدوهم على غير ميعاد، ولقد شهدت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة العقبة حين تواثقنا على الإسلام، وما أحبُّ أنَّ لي بها مشهد بدر. وإن كانت بدر أذكر في الناس منها، كان من خبرى: أبي لم أكن قط أقوى ولا أيسر حين تخلفت عنه، في تلك الغزاة، والله ما اجتمعت عندي قبله راحلتان قط، حتى جمعتهما في تلك الغزوة، ولم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يريد غزوة إلا ورى بغيرها، حتى كانت تلك الغزوة، غزاها رسول الله صلى الله عليه وسلم في حر شديد، واستقبل سفرًا بعيدًا، ومفازًا وعدوًّا كثيرًا، فجلى للمسلمين أمرهم ليتأهبوا أهبة غزوهم، فأخبرهم بوجهه الذي

<sup>=</sup> ويظهر الحق البحت، والصدق المحض. انظر: ((تحفة الأحوذي)) للمباركفوري (١٠٦/١٠)، ((معجم اللغة العربية المعاصرة)) (٢٠٤١/٣).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۸۰۲)، وابن حبان (۷۱/۱٦) (۷۱۳۲). قال الترمذي: حسن غريب من هذا الوجه. وصحح إسناده ابن جرير الطبري في ((مسند علي)) (۱۰۹)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (۵۳۷).

يريد، والمسلمون مع رسول الله صلى الله عليه وسلم كثير، ولا يجمعهم كتاب حافظ، يريد الديوان، قال كعب: فما رجل يريد أن يتغيب إلا ظن أن سيخفي له، ما لم ينزل فيه وحي الله، وغزا رسول الله صلى الله عليه وسلم تلك الغزوة حين طابت الثمار والظلال، وتجهز رسول الله صلى الله عليه وسلم والمسلمون معه، فطفقت أغدو لكي أتجهز معهم، فأرجع ولم أقض شيئًا، فأقول في نفسى: أنا قادر عليه، فلم يزل يتمادى بي حتى اشتد بالناس الجد، فأصبح رسول الله صلى الله عليه وسلم والمسلمون معه، ولم أقض من جهازي شيئًا، فقلت أتجهز بعده بيوم أو يومين، ثم ألحقهم، فغدوت بعد أن فصلوا لأتجهز، فرجعت ولم أقض شيئا، ثم غدوت، ثم رجعت ولم أقض شيئًا، فلم يزل بي حتى أسرعوا وتفارط الغزو، وهممت أن أرتحل فأدركهم، وليتني فعلت، فلم يقدر لي ذلك، فكنت إذا خرجت في الناس بعد خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم فطفت فيهم، أحزنني أني لا أرى إلا رجلًا مغموصًا عليه النفاق، أو رجلًا ممن عذر الله من الضعفاء، ولم يذكرني رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بلغ تبوك، فقال: وهو جالس في القوم بتبوك: ما فعل كعب؟ فقال رجل من بني سلمة: يا رسول الله، حبسه برداه، ونظره في عطفه، فقال معاذ بن جبل: بئس ما قلت، والله يا رسول الله ما علمنا عليه إلا خيرا، فسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال كعب بن مالك: فلما بلغني أنه توجه قافلًا حضرين همي، وطفقت أتذكر الكذب، وأقول بماذا أخرج من سخطه غدًا، واستعنت على ذلك بكل ذي رأي من أهلى، فلما قيل: إنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أظلَّ قادمًا زاح عني الباطل، وعرفت أني لن أخرج منه أبدًا بشيء فيه كذب، فأجمعت صدقه، وأصبح رسول الله صلى الله عليه و سلم قادمًا، وكان إذا قدم من سفر بدأ بالمسجد فيركع فيه ركعتين، ثم جلس للناس؛ فلما فعل

ذلك جاءه المخلفون فطفقوا يعتذرون إليه ويحلفون له، وكانوا بضعة وثمانين رجلًا، فقبل منهم رسول الله صلى الله عليه وسلم علانيتهم، وبايعهم واستغفر لهم، ووكل سرائرهم إلى الله، فجئته فلما سلمت عليه تبسم تبسم المغضب، ثم قال: تعال. فجئت أمشى حتى جلست بين يديه، فقال لي: ما خلَّفك، ألم تكن قد ابتعت ظهرك؟! فقلت: بلي، إني والله- يا رسول الله- لو جلست عند غيرك من أهل الدنيا، لرأيت أني سأخرج من سخطه بعذر، ولقد أُعطيت جدلًا، ولكني والله، لقد علمت لئن حدَّثتك اليوم حديث كذب ترضى به عنى، ليوشكنَّ الله أن يسخطك عليَّ، ولئن حدثتك حديث صدق تجد عليَّ فيه إني لأرجو فيه عفو الله، لا والله ما كان لي من عذر، والله ما كنت قطُّ أقوى ولا أيسر منى حين تخلفت عنك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما هذا فقد صدق، فقم حتى يقضى الله فيك. فقمت وثار رجال من بني سلمة فاتبعوني، فقالوا لي: والله ما علمناك كنت أذنبت ذنبًا قبل هذا، ولقد عجزت أن لا تكون اعتذرت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بما اعتذر إليه المتخلفون، قد كان كافيك ذنبك استغفار رسول الله صلى الله عليه وسلم لك. فوالله ما زالوا يؤنبونني حتى أردت أن أرجع فأكذب نفسي، ثم قلت لهم: هل لقى هذا معى أحد؟ قالوا: نعم، رجلان قالا مثل ما قلت، فقيل لهما مثل ما قيل لك، فقلت: من هما؟ قالوا: مُرارة بن الربيع العمري، وهلال بن أمية الواقفي، فذكروا لي رجلين صالحين، قد شهدا بدرًا فيهما أُسوة، فمضيت حين ذكروهما لي، ونهي رسول الله صلى الله عليه وسلم المسلمين عن كالامنا... فبينا أنا جالس على الحال التي ذكر الله، قد ضاقت على نفسى، وضاقت على الأرض بما رحبت، سمعت صوت صارخ أوفى على جبل سلع بأعلى صوته: يا كعب بن مالك، أبشر، قال: فخررت ساجدًا وعرفت أن قد جاء فرج،

وآذن رسول الله صلى الله عليه وسلم بتوبة الله علينا حين صلى صلاة الفجر، فذهب الناس يبشروننا، وذهب قِبَل صاحبي مبشرون، وركض إليَّ رجل فرسًا، وسعى ساع من أسلم، فأوفى على الجبل، وكان الصوت أسرع من الفرس، فلما جاءيي الذي سمعت صوته يبشرني، نزعت له ثوبي فكسوته إياهما ببشراه، والله ما أملك غيرهما يومئذ، واستعرت ثوبين فلبستهما، وانطلقت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيتلقاني الناس فوجًا فوجًا يهنوني بالتوبة، يقولون: لِتَهْنِك (١) توبة الله عليك، قال كعب: حتى دخلت المسجد فإذا رسول الله صلى الله عليه وسلم جالس حوله الناس، فقام إلى طلحة بن عبيد الله يهرول حتى صافحني وهنأني، والله ما قام إلى رجل من المهاجرين غيره، ولا أنساها لطلحة، قال كعب: فلما سلمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم -وهو يبرق وجهه من السرور-: أبشر بخير يوم مرَّ عليك منذ ولدتك أمك. قال: قلت: أمن عندك يا رسول الله أم من عند الله؟ قال: لا، بل من عند الله. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا سرَّ استنار وجهه، حتى كأنَّه قطعة قمر، وكنا نعرف ذلك منه، فلما جلست بين يديه، قلت: يا رسول الله، إنَّ مِن توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسول الله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمسك عليك بعض مالك؛ فهو خير لك. قلت: فإني أمسك سهمي الذي بخيبر، فقلت: يا رسول الله، إِنَّ الله إنما نجابي بالصدق، وإنَّ مِن توبتي أن لا أحدث إلا صدقًا ما بقيت. فوالله ما أعلم أحدًا من المسلمين أبلاه الله في صدق الحديث منذ ذكرت ذلك

<sup>(</sup>١) التهنئة خلاف التعزية. يقال: هنأه بالأمر والولاية هنأ وهنأه تمنئة وتمنيئا إذا قلت له ليهنئك. ((لسان العرب)) لابن منظور (١/ ١٨٥).

لرسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن مما أبلاني، ما تعمدت منذ ذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم إلى يومي هذا كذبًا، وإني لأرجو أن يحفظني الله فيما بقيت. وأنزل الله على رسوله صلى الله عليه وسلم ﴿ لَقَد تَابَ الله عَلَى الله عليه وسلم ﴿ وَكُونُواْ مَعَ تَابَ الله عَلَى الله على الله على قوله - ﴿ وَكُونُواْ مَعَ الله عَلَى الله على قرائد ما أنعم الله على من نعمة الله على من نعمة قط بعد أن هداني للإسلام، أعظم في نفسي من صدقي لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن لا أكون كذبته فأهلِك، كما هلك الذين كذبوا، فإنَّ الله قال للذين كذبوا -حين أنزل الوحي - شرَّ ما قال لأحد، فقال تبارك وتعالى: ﴿ سَيَحْلِفُونَ بِاللهِ لَكُمُ مِإِذَا انقَلَبُ تُمْ ﴿ وَاللهِ قُولِه ﴾ [التوبة: ٥٩ - ٩٦]))(١).

وقد ذكر ابن القيم الفوائد المستنبطة من هذه القصة، فقال: (ومنها عظم مقدار الصدق، وتعليق سعادة الدنيا والآخرة والنجاة من شرهما به، فما أنجى الله من أنجاه إلا بالصدق، ولا أهلك من أهلكه إلا بالكذب، وقد أمر الله سبحانه عباده المؤمنين أن يكونوا مع الصادقين، فقال ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا اللّه وَكُونُوا مَع الصادقين، فقال ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا التّقَوُّو اللّه وَكُونُوا مَع الصدقين [التوبة: ١١٩] وقد قسم سبحانه الخلق إلى قسمين: سعداء، وأشقياء. فجعل السعداء هم أهل الصدق والتصديق، والأشقياء هم أهل الكذب والتكذيب، وهو تقسيم حاصر مطرد منعكس. فالسعادة دائرة مع الصدق والتصديق، والشقاوة دائرة مع الكذب والتكذيب. وأخبر سبحانه وتعالى: أنه لا ينفع العباد يوم القيامة إلا صدقهم. وجعل علم المنافقين الذي تميزوا به هو الكذب في أقوالهم وأفعالهم، فجميع ما نعاه علم المنافقين الذي تميزوا به هو الكذب في أقوالهم وأفعالهم، فجميع ما نعاه

(١) رواه البخاري (١٨٤٤)، ومسلم (٢٧٦٩).

عليهم أصله الكذب في القول والفعل، فالصدق بريد الإيمان، ودليله، ومركبه، وسائقه، وقائده، وحليته، ولباسه، بل هو لبه وروحه. والكذب بريد الكفر والنفاق، ودليله، ومركبه، وسائقه، وقائده، وحليته، ولباسه، ولبه، فمضادة الكذب للإيمان كمضادة الشرك للتوحيد، فلا يجتمع الكذب والإيمان إلا ويطرد أحدهما صاحبه، ويستقر موضعه، والله سبحانه أنجى الثلاثة بصدقهم، وأهلك غيرهم من المخلفين بكذبهم، فما أنعم الله على عبد بعد الإسلام بنعمة أفضل من الصدق الذي هو غذاء الإسلام وحياته، ولا ابتلاه ببلية أعظم من الكذب الذي هو مرض الإسلام وفساده)(۱).

## عبد الله بن جحش رضى الله عنه:

عن إسحاق بن سعد بن أبي وقاص قال: حدثني أبي ((أنَّ عبد الله بن جحش قال يوم أحد: ألا نأتي ندعو الله، فخلوا في ناحية فدعا سعد قال: يا رب، إذا لقينا القوم غدًا فلقني رجلًا شديدًا بأسه، شديدًا حرده (٢)، فأقاتله فيك ويقاتلني، ثم ارزقني عليه الظفر حتى أقتله وآخذ سَلَبه (٣)، فأمَّن عبد الله ابن جحش، ثم قال: اللهم ارزقني غدًا رجلًا شديدًا حرده، شديدًا بأسه، أقاتله فيك ويقاتلني، ثم يأخذني فيجدع (٤) أنفي وأذني، فإذا لقيتك غدًا قلت: يا عبد الله، فيمَ جُدع أنفك وأذنك؟! فأقول: فيك وفي رسولك صلى الله عليه وسلم، فتقول: صدقت. قال سعد بن أبي وقاص: يا بني، كانت دعوة عليه وسلم، فتقول: صدقت. قال سعد بن أبي وقاص: يا بني، كانت دعوة

<sup>(</sup>١) ((زاد المعاد)) لابن القيم (٣/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>٢) الحرد الغضب. ((لسان العرب)) لابن منظور (٣/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) السلب: وهو ما يأخذه أحد القرنين في الحرب من قرنه مما يكون عليه ومعه من سلاح وثياب ودابة وغيرها. ((النهاية في غريب الحديث والأثر)) لابن الأثير (٢/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٤) الجدع: قطع الأنف، والأذن- والشفة، وهو بالأنف أحص، فإذا أطلق غلب عليه. ((النهاية في غريب الحديث والأثر)) لابن الأثير (١/ ٢٤٦).

عبد الله بن جحش خيرًا من دعوتي، لقد رأيته آخر النهار، وإن أذنه وأنفه لمعلَّقان في خيط)(١).

# معنى ما أضيف إلى الصدق من المدخل والمخرج واللسان والقدم والمقعد:

ذكر ابن القيم معاني هذه الكلمات في كتابه (مدارج السالكين) فقال:

(وقد أمر الله تعالى رسوله: أن يسأله أن يجعل مدخله ومخرجه على الصدق، فقال: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل الصدق، فقال: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ سُلُطَكْنَا نَصِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٠].

- وأخبر عن خليله إبراهيم أنه سأله أنه يهب له لسان صدق في الآخرين، فقال: ﴿ وَٱجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الشعراء: ٨٤].
- وبشر عباده بأن لهم عنده قدم صدق ومقعد صدق، فقال تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمٌ ﴾ [يونس: ٢].
- وقال: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ( فَ فَي مَقْعَدِ صِدَّقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقَّنَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٥-٥٥].

فهذه خمسة أشياء: مدخل الصدق ومخرج الصدق ولسان الصدق وقدم الصدق ومقعد الصدق)<sup>(۲)</sup>.

ثم بعد أن سرد الآيات قال: (وحقيقة الصدق في هذه الأشياء: هو الحق

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم (۸٦/۲)، والبيهقي في ((السنن الكبرى)) (١٢٧٦٩)، وأبو نعيم في ((معرفة الصحابة)) (١٦٠٧/٣). قال الهيثمي في ((المجمع)) (٣٠٤/٩): رجاله رجال الصحيح. وصحح إسناده ابن حجر في ((فتح الباري)) (٢٨٥/٦).

<sup>(7)</sup> ((مدارج السالکین)) ((7)).

الثابت المتصل بالله الموصل إلى الله، وهو ماكان به وله من الأقوال والأعمال، وجزاء ذلك في الدنيا والآخرة.

- فمدخل الصدق ومخرج الصدق: أن يكون دخوله وخروجه حقًا ثابتًا بالله وفي مرضاته، بالظفر بالبغية وحصول المطلوب، ضد مخرج الكذب ومدخله الذي لا غاية له يوصل إليها، ولا له ساق ثابتة يقوم عليها، كمخرج أعدائه يوم بدر، ومخرج الصدق كمخرجه هو وأصحابه في تلك الغزوة.

وكذلك مدخله صلى الله عليه وسلم المدينة: كان مدخل صدق بالله ولله وابتغاء مرضات الله، فاتصل به التأييد، والظفر، والنصر، وإدراك ما طلبه في الدنيا والآخرة، بخلاف مدخل الكذب الذي رام أعداؤه أن يدخلوا به المدينة يوم الأحزاب، فإنه لم يكن بالله ولا لله، بل كان محادة لله ورسوله، فلم يتصل به إلا الخذلان والبوار.

وكذلك مدخل من دخل من اليهود المحاربين لرسول الله حصن بني قريظة، فإنه لما كان مدخل كذب: أصابه معهم ما أصابهم.

فكل مدخل معهم ومخرج كان بالله ولله، وصاحبه ضامن على الله فهو مدخل صدق ومخرج صدق.

وكان بعض السلف إذا خرج من داره، رفع رأسه إلى السماء وقال: اللهم إني أعوذ بك أن أحرج مخرجًا لا أكون فيه ضامنًا عليك.

يريد: أن لا يكون المخرج مخرج صدق، ولذلك فسر مدخل الصدق ومخرجه: بخروجه من مكة ودخوله المدينة، ولا ريب أن هذا على سبيل التمثيل، فإن هذا المدخل والمخرج من أجل مداخله ومخارجه، وإلا فمداخله كلها مداخل صدق

ومخارجه مخارج صدق، إذ هي لله وبالله وبأمره ولابتغاء مرضاته.

وما خرج أحد من بيته ودخل سوقه أو مدخلًا آخر إلا بصدق أو بكذب، فمخرج كل واحد ومدخله: لا يعدو الصدق والكذب، والله المستعان.

- وأما لسان الصدق: فهو الثناء الحسن عليه صلى الله عليه وسلم من سائر الأمم بالصدق، ليس ثناء بالكذب، كما قال عن إبراهيم وذريته من الأنبياء والرسل عليهم صلوات الله وسلامه: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمُ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيتًا ﴾ [مريم: ٥٠] والمراد باللسان هاهنا: الثناء الحسن، فلما كان الصدق باللسان وهو محله أطلق الله سبحانه ألسنة العباد بالثناء على الصادق جزاء وفاقًا، وعبر به عنه.

فإن اللسان يراد به ثلاثة معان: هذا واللغة كقوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عِلِيُ بَيِّنَ لَهُمُّ ﴾ [إبراهيم: ٤]. وقوله: ﴿ وَاخْذِلَنْ فُ أَلْسِنَذِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢]. وقوله: ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ الْسِنَذِكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢]. وقوله: ﴿ لِسَانُ اللَّهِ اللَّهُ عَرَفِي مُبِينًا ﴾ [النحل: ١٠٣] ويراد به الجارحة نفسها كقوله تعالى: ﴿ لَا تُحَرِفُ بِهِ عِلْسَانُكُ لِتَعْجَلَ بِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللَّاللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

- وأما قدم الصدق: ففسر بالجنة وفسر بمحمد وفسر بالأعمال الصالحة.

وحقيقة القدم ما قدموه وما يقدمون عليه يوم القيامة، وهم قدموا الأعمال والإيمان بمحمد، ويقدمون على الجنة التي هي جزاء ذلك.

فمن فسره بها أراد: ما يقدمون عليه، ومن فسره بالأعمال وبالنبي: فلأنهم قدموها وقدموا الإيمان به بين أيديهم، فالثلاثة قدم صدق.

- وأما مقعد الصدق: فهو الجنة عند الرب تبارك وتعالى.

ووصف ذلك كله بالصدق مستلزم ثبوته واستقراره، وأنه حق ودوامه ونفعه وكمال عائدته، فإنه متصل بالحق سبحانه كائن به وله، فهو صدق غير كذب، وحق غير باطل، ودائم غير زائل، ونافع غير ضار، وما للباطل ومتعلقاته إليه سبيل ولا مدخل)(۱).

# معنى الصِّدِّيقية:

الصِّدِّيقية: هي كمال الانقياد للرسول مع كمال الإخلاص للمرسل(٢).

وقال القرطبي: (الصديق هو الذي يحقق بفعله ما يقوله بلسانه) $^{(7)}$ .

وقال ابن تيمية: (فالصِّدِّيق قد يراد به الكامل في الصدق، وقد يُراد به الكامل في التصديق)(١٠).

وقال ابن العربي: (وأما الصِّدِّيق فهو من أسماء الكمال، ومعناه الذي صدَّق علمه بعمله)(٥).

## الأمثال في الصدق:

١- قولهم: سُبَّني واصْدُق:

يقال ذلك في الحض على الصدق، والنهي عن الكذب، يقول: إني لا أبالي

<sup>(</sup>١) ((مدارج السالكين)) لابن القيم (٩/٣).

 $<sup>(\</sup>gamma)$  ((المصدر السابق)) (۲).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرطبي)) (٦/٩٤٤)

<sup>(</sup>٤) ((منهاج السنة)) لابن تيمية (٢٦٦/٤).

<sup>(</sup>٥) ((كتاب التعريفات الاعتقادية)) لسعد آل عبد اللطيف (ص ٢١٨)، نقلاً عن كتاب: ((قانون التأويل)) لابن العربي (ص ٣٤٣).

أن تسبني بما أعرفه من نفسي بعد أن تجانب الكذب(١).

## ٢- لا يكذِب الرَّائدُ أهله:

والرائد هو الذي يقدمونه ليرتاد لهم كلاًّ أو منزلًا أو ماءً أو موضع حرز يلجؤون إليه من عدو يطالبهم، فإن كذبهم أو غرهم صار تدبيرهم على خلاف الصواب، فكانت فيه هلكتهم(٢).

# ٣- الصدق عزُّ والكذب خضوع:

يضرب في مدح الصدق وذمِّ الكذب $^{(7)}$ .

## ٤- إن الكذوب قد يصدق:

يقال في الرجل المعروف بالكذب تكون منه الصدقة الواحدة أحيانًا(٤).

## الصدق في واحت الشعر:

قال الشاعر:

عوِّد لسانك قول الخير تحظَ به إِنَّ اللسان لما عوَّدتَ معتادُ فاحتر لنفسك وانظر كيف ترتادُ(٥) موكل بتقاضى ما سننت له وقال الكريزي:

كذبت ومن يكذبْ فإنَّ جزاءه إذا عُرف الكذَّابُ بالكذب لم يزل

إذا ما أتَى بالصِّدق أن لا يُصدَّقا لدى الناس كذَّابًا وإن كان صادقا

<sup>(</sup>١) ((الأمثال)) لأبي عبيد بن سلام (ص ٤٦).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (ص ٤٩).

<sup>(</sup>٣) ((مجمع الأمثال)) للميداني (ص ٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) ((الأمثال)) لأبي عبيد القاسم بن سلام (ص ٥٠).

<sup>(</sup>٥) ((الجليس الصالح الكافي)) للجريري (ص ١٩٤)

، نسيان كذبه وتلقاه ذا فقهٍ إذا كان حاذقا<sup>(۱)</sup>

فَبِعْه ولو بكفِّ مِن رمادِ وكتمان السَّرائر في الفؤادِ<sup>(٢)</sup>

فالصدق أكرمها نتاجا حليفه بالصدق تاجا في كال ناحية سِراجا(٣)

لكلِّ حديث من حديثك حيثُ عليك وبعض في التخوت مصونُ (٤)

قد شانه الكذب وسط الحي إن عمدا صدقُ الحديث وقول جانب الفندا<sup>(٥)</sup> وصار هذا وضيعًا تحته أبدا<sup>(۲)</sup> ومن آفة الكذَّاب نسيان كذبه وأنشد محمد بن عبد الله البغدادي:

إذا ما المرء أخطأه ثلاثٌ سلامة صدره والصدق منه وقال آخر:

وإذا الأم ور تزاوجت السحدق يعقد فوق رأس والصدق يعقد فوق رأس والصدق يقدح زنده قال آخر:

تحدَّث بصدق إن تحدَّث وليكنْ فما القولُ إلا كالثيابِ فبعضُها وقال آخر:

كم مِن حسيب كريم كان ذا شرفٍ وآخر كان صعلوكًا فشرَّفه فصار هذا شريفًا فوق صاحبه

<sup>(</sup>١) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٥٢).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (ص ٥٣).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٤) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٥٥).

<sup>(</sup>٥) الفند: الخطأ في القول والرأي. ((القاموس المحيط)) للفيروزآبادي (ص ٣٠٧).

<sup>(</sup>٦) ((روضة العقلاء)) لابن حبان البستي (ص ٥٥).



# الصَّمْت



## الصَّمْت

# معنى الصمت لغةً واصطلاحًا:

## • معنى الصمت لغرَّ:

صَمَتَ يَصْمُتُ صَمْتًا وصُموتًا وصُماتًا: سَكَتَ. وأَصْمَتَ مثله، والتصْميتُ: التسكيتُ. ويُقال لغير الناطق: صامت ولا يقال ساكت. وأصمتُه أنا إصماتًا إذا أَسْكَتُهُ. وَيُقَال: أُخذه الصُّمات. إذا سكت فلم يتكلم(١).

## • معنى الصمت اصطلاحًا:

قال المناوي: (الصمت: فقد الخاطر بوجد حاضر. وقيل: سقوط النطق بظهور الحق. وقيل: انقطاع اللسان عند ظهور العيان)(٢).

وقال الكفوي: (والصمت إمساك عن قوله الباطل دون الحق)(٣).

# الضرق بين الصمت والسكوت(٤):

١ - أن السكوت هو ترك التكلم مع القدرة عليه، وبعذا القيد الأخير يفارق الصمت؛ فإن القدرة على التكلم غير معتبرة فيه.

٢- كما أن الصمت يراعى فيه الطول النسبي، فمن ضم شفتيه آنًا يكون ساكتًا، ولا يكون صامتًا إلا إذا طالت مدة الضم.

٣- السكوت إمساك عن الكلام حقًّا كان أو باطلًا، أما الصمت فهو

<sup>(</sup>۱) ((الصحاح تاج اللغة)) للجوهري (١/٢٥٦)، ((جمهرة اللغة)) لابن دريد الأزدي (١/٠٠١)، ((المعجم الوسيط)) (ص ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) ((التوقيف على مهمات التعاريف)) (ص ٢١٩).

<sup>(</sup>۳) ((الكليات)) (ص ۲۰۸).

<sup>(</sup>٤) ((نضرة النعيم)) (٢٦٣٤/٧).

إمساك عن قول الباطل دون الحق.

(قال الراغب: الصمت أبلغ من السكوت؛ لأنّه قد يستعمل فيما لا قوة له للنطق، وفيما له قوة النطق؛ ولهذا قيل لما لا نطق له: الصامت والمصمت، والسكوت يقال لما له نطق فيترك استعماله)(١).

## أسماء مرادفة للصمت:

قال النيسابوري(٢): (ترك الكلام له أربعة أسماء:

١- الصمت، وهو أعمها حتى إنه يستعمل فيما ليس يقوى على النطق كقولهم: (مال ناطق أو صامت).

٢- والسكوت، وهو ترك الكلام ممن يقدر على الكلام.

٣- والإنصات، هو السكوت مع استماع قال تعالى: ﴿ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ,
وَأَنصِتُواْ ﴾ [الأعراف:٢٠٤].

٤ - والإصاحة، وهو الاستماع إلى ما يصعب إدراكه، كالسرِّ والصوت من المكان البعيد).

#### أهمية الصمت:

إن الشرع قد حث على الصمت ورغب فيه؛ لأنه يحفظ الإنسان من الوقوع في آفات اللسان ومنكرات الأقوال، ويسلم به من الاعتذار للآخرين.

(ويدلك على فضل لزوم الصمت أمر، وهو أن الكلام أربعة أقسام: قسم هو ضرر محض، وقسم هو نفع محض، وقسم فيه ضرر ومنفعة، وقسم ليس فيه ضرر ولا منفعة.

(١) ((مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح)) لأبي الحسن الهروي (٣٠٣٨/٧).

<sup>(</sup>٢) ((غرائب القرآن ورغائب الفرقان)) للنيسابوري (٥٣٧/٤).

أما الذي هو ضرر محض؛ فلا بد من السكوت عنه، وكذلك ما فيه ضرر ومنفعة لا تفي بالضرر.

وأما ما لا منفعة فيه ولا ضرر؛ فهو فضول والاشتغال به تضييع زمان، وهو عين الخسران، فلا يبقى إلا القسم الرابع، فقد سقط ثلاثة أرباع الكلام وبقي ربع، وهذا الربع فيه خطر، إذ يمتزج بما فيه إثم من دقائق الرياء والتصنع والغيبة وتزكية النفس وفضول الكلام امتزاجًا يخفى دركه، فيكون الإنسان به مخاطرًا ومن عرف دقائق آفات اللسان... علم قطعًا، أن ما ذكره صلى الله عليه وسلم هو فصل الخطاب حيث قال: ((من صمت نجا))(۱). فلقد أوتي والله جواهر الحكم قطعًا، وجوامع الكلم ولا يعرف ما تحت آحاد كلماته من بحار المعاني إلا خواص العلماء)(۱).

## الترغيب في الصمت:

أولًا: في القرآن الكريم

- قوله تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨].

قال ابن كثير: (﴿ مَّا يَلْفِظُ ﴾ أي: ابن آدم ﴿ مِن قَوْلِ ﴾ أي: ما يتكلم بكلمة ﴿ إِلَّالَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ أي: إلا ولها من يراقبها معتد لذلك يكتبها، لا يترك كلمة ولا حركة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَنْظِينَ ﴿ أَنْ كُرَامًا كَئِينِنَ لَا يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠-١٢]) (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۰۰۱)، وأحمد (۲۰۹۲) (۱۲۸۱)، والدارمي (۱۷۸۱/۳) (۲۷۵۰) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما. وثق رواته: المنذري في ((الترغيب والترهيب)) (۳۲۳/۳)، و ابن حجر في ((فتح الباري)) (۲۱/۱۰)، وصحح إسناده أحمد شاكر في ((المسند)) (۲۳۲۷)، وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (۲۳۲۷).

<sup>(</sup>٢) ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (١١١/٣-١١١).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرآن العظيم)) (٣٩٨/٧).

وقال الشوكاني: (أي: ما يتكلم من كلام، فيلفظه ويرميه من فيه إلا لديه، أي: على ذلك اللافظ رقيب، أي: ملك يرقب قوله ويكتبه، والرقيب: الحافظ المتتبع لأمور الإنسان الذي يكتب ما يقوله من خير وشر، فكاتب الخير هو ملك اليمين، وكاتب الشر ملك الشمال. والعتيد: الحاضر المهيأ. قال الجوهري: العاضر المهيأ،... والمراد هنا أنه معد للكتابة مهيأ لها)(١).

وقال الشنقيطي: (قوله تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قُولٍ ﴾ أي ما ينطق بنطق ولا يتكلم بكلام ﴿ إِلَّا لَدَيْهِ ﴾ ، أي إلا والحال أن عنده رقيبًا، أي ملكًا مراقبًا لأعماله، حافظًا لها شاهدًا عليها لا يفوته منها شيء. ﴿ عَيدُ ﴾: أي حاضر ليس بغائب يكتب عليه ما يقول من خير وشر ) (٢٠). وقال السمعاني: (أي: رقيب حاضر. قال الحسن: يكتب الملكان كل شيء، حتى قوله لجاريته: اسقيني الماء، وناوليني نعلي، أو أعطيني ردائي. ويقال: يكتب كل شيء حتى صفيره بشرب الماء) (٢٠).

## ثانيًا: في السنة النبوية

- عن أبي هريرة -رضي الله عنه- عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت))(1).

قال ابن عبد البر: (وفي هذا الحديث آداب وسنن، منها التأكيد في لزوم الصمت، وقول الخير غنيمة، والسكوت سلامة، والغنيمة أفضل من السلامة)(٥).

<sup>(</sup>١) ((فتح القدير)) (٨٩/٥). بتصرف

<sup>(</sup>٢) ((أضواء البيان)) (٢/٢٤).

<sup>(</sup>٣) ((تفسير القرآن)) (٥/٠٤٠).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧).

<sup>(</sup>٥) ((التمهيد)) لابن عبد البر (٢١/٣٥).

وقال النووي: (وأما قوله صلى الله عليه وسلم: ((فليقل خيرًا أو ليصمت)) فمعناه: أنه إذا أراد أن يتكلم؛ فإن كان ما يتكلم به خيرًا محققًا يثاب عليه واجبًا أو مندوبًا فليتكلم، وإن لم يظهر له أنه خير يثاب عليه فليمسك عن الكلام، سواء ظهر له أنه حرام أو مكروه أو مباح مستوي الطرفين؛ فعلى هذا يكون الكلام المباح مأمورًا بتركه، مندوبًا إلى الإمساك عنه؛ مخافةً من انجراره إلى المحرم أو المكروه، وهذا يقع في العادة كثيرًا أو غالبًا)(۱).

- عن عبد الله بن عمرو -رضي الله عنهما- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((من صمت نجا))(٢).

قال القاري: (... ((من صمت)): أي: سكت عن الشرِّ. ((نجا)): أي: فاز وظفر بكل حير، أو نجا من آفات الدارين)<sup>(۱)</sup>.

قال الغزالي: (من تأمل جميع... آفات اللسان علم أنه إذا أطلق لسانه لم يسلم، وعند ذلك يعرف سر قوله صلى الله عليه وسلم: ((من صمت نجا))؛ لأن هذه الآفات كلها مهالك ومعاطب، وهي على طريق المتكلم، فإن سكت سلم من الكل، وإن نطق وتكلم خاطر بنفسه، إلا أن يوافقه لسان فصيح، وعلم غزير، وورع حافظ، ومراقبة لازمة، ويقلل من الكلام؛ فعساه يسلم عند ذلك، وهو مع جميع ذلك لا ينفك عن الخطر، فإن كنت لا تقدر على أن تكون ممن تكلم فغنم، فكن ممن سكت فسلم، فالسلامة إحدى الغنيمتين)(أ).

<sup>(</sup>۱) ((شرح النووي على مسلم)) (۱۸/۲).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٠٠١)، وأحمد (٢٥٠١) (١٥٩/٢)، والدارمي (١٧٨١/٣) (٢٧٥٥). قال المنذري في ((الترغيب والترهيب)) (٣٤٣/٣): رواته ثقات. وصححه الألباني في ((صحيح الجامع)) (٦٣٦٧).

<sup>(</sup>٣) ((مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح)) للقاري (٣٠٣٨/٧).

<sup>(</sup>٤) ((إحياء علوم الدين)) (١٦٢/٣) بتصرف .

- عن سهل بن سعد، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة))(١).

قال ابن عبد البر: (في هذا الحديث دليل على أن أكبر الكبائر إنما هي من الفم والفرج، وما بين اللحيين الفم، وما بين الرجلين الفرج، ومن الفم ما يتولد من اللسان وهو كلمة الكفر، وقذف المحصنات، وأخذ أعراض المسلمين، ومن الفم أيضا شرب الخمر، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم ظلمًا، ومن الفرج الزبي واللواط)(٢).

قال ابن حجر في شرح هذا الحديث: ( فالمعنى من أدى الحق الذي على لسانه من النطق بما يجب عليه، أو الصمت عما لا يعنيه ضمن له الرسول صلى الله عليه وسلم الجنة... فإن النطق باللسان أصل في حصول كل مطلوب، فإذا لم ينطق به إلا في خير سلم، وقال ابن بطال: دل الحديث على أن أعظم البلاء على المرء في الدنيا لسانه وفرجه، فمن وقى شرهما وقى أعظم الشر)(٣).

# أقوال السلف والعلماء في الصمت:

أخذ أبو بكر الصديق، رضى الله عنه بطرف لسانه وقال: (هذا الذي أوردني الموارد) $^{(1)}$ .

- وعن على رضى الله عنه قال: (بكثرة الصمت تكون الهيبة)(°).
- و (عن أبي الدرداء رضى الله عنه قال: تعلموا الصمت كما تعلمون

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٧٤).

<sup>(</sup>۲) ((الاستذكار)) (۸/ ۲۰۰٥).

<sup>(</sup>٣) ((فتح الباري)) (١١/ ٣٠٩-٣٠).

<sup>(</sup>٤) رواه مالك (٩٨٨/٢)، والنسائي في ((السنن الكبرى)) (٢/١٠) (١١٨٤١).

<sup>(</sup>٥) ((ربيع الأبرار)) للزمخشري (١٣٦/٢)، و((التذكرة الحمدونية)) لابن حمدون (٣٦٠/١).

الكلام، فإنَّ الصمت حلم عظيم، وكن إلى أن تسمع أحرص منك إلى أن تتكلم، ولا تتكلم، ولا تتكلم في شيء لا يعنيك، ولا تكن مضحاكًا من غير عجب، ولا مشَّاءً إلى غير أرب)(١).

- (عن أنس بن مالكِ رضي الله عنه قال: أربعٌ لا يصبن إلا بعجب: الصمت وهو أول العبادة، والتواضع، وذكر الله، وقلة الشيء)(٢).
- (وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: أفضل العبادة الصمت، وانتظار الفرج) $^{(7)}$ .
- (عن وهيب بن الورد رحمه الله، قال: كان يقال: الحكمة عشرة أجزاء: فتسعة منها في الصمت، والعاشرة عزلة الناس)(1).
- و(قال: أبو عمر الضرير: سمعت رياحًا القيسي، يقول: قال لي عتبة: يا رياح، إن كنت كلما دعتني نفسي إلى الكلام تكلمت فبئس الناظر أنا، يا رياح، إنَّ لها موقفًا تغتبط فيه بطول الصمت عن الفضول)(°).
  - وقالوا: (اللسان سبع عقور)<sup>(۱)</sup>.
- (وقال الحسن رحمه الله: إملاء الخير خير من الصمت، والصمت خير

<sup>(</sup>١) رواه الخرائطي في ((مكارم الأخلاق)) (ص ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في ((الصمت)) (ص ٢٦٢)، وابن أبي عاصم في ((الزهد)) (ص ٣٦)، وابن شاهين في ((الترغيب في فضائل الأعمال)) (ص ٢١١)، وابن عساكر في ((تاريخ دمشق)) (ص ٣٦٦/٩) موقوفًا.

<sup>(</sup>٣) ((البيان والتبيين)) للجاحظ (١/٤٥/١).

<sup>(</sup>٤) ((الصمت)) لابن أبي الدنيا (ص ٢٢).

<sup>(</sup>٥) ((حلية الأولياء)) لأبي نعيم الأصبهاني (٦/٢٣٢).

<sup>(</sup>٦) ((البيان والتبيين)) للجاحظ (١٧٠/١).

من إملاء الشر)(١).

- وقال عبد الله بن أبي زكريا: (عالجت الصمت ثنتي عشرة سنةً، فما بلغت منه ما کنت أرجو، وتخوفت منه فتكلمت $(^{7})$ .

# فوائد الصمت(٣):

للصمت المحمود فوائد عديدة يعود نفعها على الفرد المتحلى به ومنها:

- ١- دليل كمال الإيمان، وحسن الإسلام.
- ٢- السلامة من العطب في المال، والنفس، والعرض.
  - ٣- دليل حسن الخلق، وطهارة النفس.
    - ٤ يثمر محبة الله، ثم محبة الناس.
  - ٥- سبب للفوز بالجنة، والنجاة من النار.
    - ٦- من أقوى أسباب التوقير.
      - ٧- دليل على الحكمة.
    - ٨- داعية للسلامة من اللغط.
      - ٩- يجمع للإنسان لبَّه.
    - ١٠- الفراغ للفكر والذكر والعبادة.
      - ١١- جمع الهم ودوام الوقار.
- ١٢- السلامة من تبعات القول في الدنيا ومن حسابه في الآخرة.

<sup>(1)</sup> ((البيان والتبيين )) للجاحظ  $(Y\Lambda/Y)$ .

<sup>(</sup>٢) ((الصمت)) لابن أبي الدنيا (ص ٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: ((نضرة النعيم)) (٢٦٤٤/٧)، ((منتهى السؤل على وسائل الوصول إلى شمائل الرسول)) لعبد الله بن سعيد الشحاري (ص ٤١٨)، ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (٣/١١١).

١٣ - يكسبك احترام الآخرين لك، ولاسيما في المواقف التي يدور فيها الجدال والصراع.

١٤- يساعدك على تعلم حسن الإنصات والاستماع.

## المفاضلة بين الصمت والكلام:

(الصمت في موضعه ربماكان أنفع من الإبلاغ بالمنطق في موضعه، وعند إصابة فرصته. وذاك صمتك عند من يعلم أنك لم تصمت عنه عيًّا ولا رهبة. فليزدك في الصمت رغبة ما ترى من كثرة فضائح المتكلمين في غير الفرص، وهذر من أطلق لسانه بغير حاجة)(١).

قال النووي: (وروينا عن الأستاذ أبي القاسم القشيري رحمه الله قال: الصمت بسلامة وهو الأصل، والسكوت في وقته صفة الرجال، كما أن النطق في موضعه من أشرف الخصال، قال: وسمعت أبا علي الدقاق يقول: من سكت عن الحق فهو شيطان أخرس، قال: فأما إيثار أصحاب المجاهدة السكوت؛ فلما علموا ما في الكلام من الآفات، ثم ما فيه من حظّ النفس، وإظهار صفات المدح، والميل إلى أن يتميز من بين أشكاله بحسن النطق، وغير هذا من الآفات) (۱).

(فليس الكلام مأمورًا به على الإطلاق، ولا السكوت كذلك، بل لابد من الكلام بالخير، والسكوت عن الشرّ، وكان السلف كثيرًا يمدحون الصمت عن الشر، وعما لا يعني؛ لشدته على النفس، وذلك يقع فيه الناس كثيرًا، فكانوا يعالجون أنفسهم، ويجاهدونها على السكوت عما لا يعنيهم)(٢).

<sup>(</sup>١) ((الرسائل السياسية)) للجاحظ (ص ٧٩).

<sup>(</sup>۲) ((شرح النووي على مسلم)) (۱۹/۲-۲۰).

<sup>(</sup>٣) ((جامع العلوم والحكم)) لابن رجب (ص ٣٤١).

(ومن مدح الصمت، فاعتبارًا بمن يسيء في الكلام، فيقع منه جنايات عظيمة في أمور الدين والدنيا. فإذا ما اعتبرا بأنفسهما، فمحال أن يقال في الصمت فضل، فضلًا أن يخاير بينه وبين النطق. وسئل حكيم عن فضلهما فقال: الصمت أفضل حتى يحتاج إلى النطق، وسئل آخر عن فضلهما فقال: الصمت عن الخنا، أفضل من الكلام بالخطا)(١).

وقال شمس الدين السفاريني: (المعتمد أنَّ الكلام أفضل؛ لأنَّه من باب التحلية، والسكوت من التخلية، والتحلية أفضل، ولأنَّ المتكلم حصل له ما حصل للساكت وزيادة، وذلك أنَّ غاية ما يحصل للساكت السلامة، وهي حاصلة لمن يتكلم بالخير مع ثواب الخير)<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن تيمية: (فالتكلم بالخير خير من السكوت عنه، والصمت عن الشر خير من التكلم به، فأما الصمت الدائم فبدعة منهي عنها، وكذلك الامتناع عن أكل الخبز واللحم وشرب الماء، فذلك من البدع المذمومة أيضًا، كما ثبت في صحيح البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى رجلًا قائما في الشمس، فقال: ما هذا؟ فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم في الشمس، ولا يستظل، ولا يتكلم، ويصوم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (مروه فليجلس، وليستظل، وليتكلم، وليتم صومه)(٣).

(وتذاكروا عند الأحنف بن قيس، أيهما أفضل الصمت أو النطق؟ فقال قوم: الصمت أفضل، فقال الأحنف: النطق أفضل؛ لأنَّ فضل الصمت لا يعدو صاحبه، والمنطق الحسن ينتفع به من سمعه.

<sup>(</sup>١) ((محاسن التأويل)) للقاسمي (٩/٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) ((غذاء الألباب في شرح منظومة الآداب)) (١/٧٧).

<sup>(</sup>٣) ((الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان)) (ص ٦١).

وقال رجل من العلماء عند عمر بن عبد العزيز رحمه الله: الصامت على علم كالمتكلم على علم، فقال عمر: إني لأرجو أن يكون المتكلم على علم أفضلهما يوم القيامة حالًا، وذلك أن منفعته للناس، وهذا صمته لنفسه، فقال له: يا أمير المؤمنين وكيف بفتنة النطق؟ فبكى عمر عند ذلك بكاءً شديدًا)(١).

وقال ابن عبد البر: (الكلام بالخير من ذكر الله وتلاوة القرآن وأعمال البر أفضل من الصمت، وكذلك القول بالحق كله، والإصلاح بين الناس وماكان مثله)(٢).

وقال أيضًا: (مما يبين لك أنَّ الكلام بالخير والذكر أفضل من الصمت أن فضائل الذكر الثابتة في الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم لا يستحقها الصامت)(٣).

وقال النيسابوري: (والإنصاف أن الصمت في نفسه ليس بفضيلة، لأنّه أمر عدمي، والنطق في نفسه فضيلة، وإنما يصير رذيلة لأسباب عرضية مما عددها ذلك القائل، فيرجع الحق إلى ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم: ((رحم الله المرأّ قال خيرًا فغنم، أو سكت فسلم(أ)).)(٥).

وقال علي بن أبي طالب: (لا خير في الصمت عن العلم، كما لا خير في الكلام عن الجهل)(١).

<sup>(</sup>١) ((جامع العلوم والحكم)) لابن رجب (ص ٣٤١).

<sup>(</sup>۲) ((التمهيد)) (۲۲/۲۰).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في ((الصمت)) (ص ٧١) من حديث خالد بن أبي عمران رحمه الله.وقال السيوطي في ((الجامع الصغير)) (٤٤٢٧): مرسل حسن.

<sup>(</sup>٥) ((غرائب القرآن)) (٤/٥٣٥).

<sup>(</sup>٦) ذكره الرازي في ((تفسيره)) (٤٠١/٢)، والنيسابوري في ((غرائب القرآن)) (٢٢٧/١).

## أقسام الصمت:

#### ● الصمت ينقسم إلى قسمين:

#### ۱- صمت محمود:

أي أن تصمت عن كلِّ ما حرَّم الله ونعى عنه، مثل الغيبة والنَّمِيمَة والبذاءة وغيرها، وكذلك الصمت عن الكلام المباح الذي يؤدِّي بك إلى الكلام الباطل. قال ابن عبد البر: (وإنما الصمت المحمود الصمت عن الباطل)().

وقال العيني: (الصمت المباح المرغوب فيه ترك الكلام الباطل، وكذا المباح الذي يجرُّ إلى شيء من ذلك)(٢).

#### ۲- صمت مذموم:

كالصمت في المواطن التي يتطلّب منك أن تتكلم فيها، مثل الأماكن التي ترى فيها المنكرات، وكذلك الصمت عن نشر الخير، وكتم العلم.

(وقد اختلف الفقهاء في الصمت هل هو حرام أو مكروه؟ والتحقيق أنه إذا طال، وتضمن ترك الواجب صار حرامًا، كما قال الصديق رضى الله عنه)(٣).

(قال علي بن أبي طالب: لا خير في الصمت عن العلم، كما لا خير في الكلام عن الجهل)(٤).

وقال ابن تيمية: (والصمت عما يجب من الكلام حرام، سواء اتخذه دينًا أو لم يتخذه)(٥).

<sup>(</sup>١) ((التمهيد)) (٢٢/٢).

<sup>(</sup>٢) ((عمدة القاري شرح صحيح البخاري)) (١ / ٢٩١/١).

<sup>(</sup>٣) ((مختصر الفتاوى المصرية)) للبعلى (٢٩٤/٢٥).

<sup>(</sup>٤) ذكره الرازي في ((تفسيره)) (١/٢)، والنيسابوري في ((غرائب القرآن)) (٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٥) ((مجموع الفتاوي)) (٥ ٢ / ٢٩ ٢).

وقال أيضًا: (فقول الخير وهو الواجب أو المستحب خير من السكوت عنه)(١).

وقال الباجي: (وأما الصمت عن الخير وذكر الله عز وجل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فليس بمأمور به، بل هو منهي عنه نهي تحريم، أو نهي كراهة)(٢).

وقال العيني (والصمت المنهي عنه ترك الكلام عن الحق لمن يستطيعه، وكذا المباح الذي يستوي طرفاه)(٣).

## الوسائل المعينة على اكتساب الصمت:

الوسائل المعينة على اكتساب صفة الصمت كثيرة نذكر منها ما يلي:

١- النظر في سيرة السلف الصالح، والاقتداء بهم في صمتهم.

٢- التأمل في العواقب الوخيمة والسيئة للكلام الذي لا فائدة فيه، والذي يفضي إلى الكلام الباطل.

٣- العزلة والابتعاد عن الجالس التي يكثر فيها اللغط والفحش والكلام البذيء.

قال الغزالي: (وأما الصمت فإنه تسهله العزلة، ولكن المعتزل لا يخلو عن مشاهدة من يقوم له بطعامه وشرابه وتدبير أمره، فينبغي أن لا يتكلم إلا بقدر الضرورة، فإنَّ الكلام عظيم، فإنَّه الضرورة، فإنَّ الكلام عظيم، فإنَّه يستروح إليه، ويستثقل التجرد للذكر والفكر، فيستريح إليه، فالصمت يلقِّح العقل، ويجلب الورع، ويعلم التقوى)(1).

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوى)) لابن تيمية (٢٩٣/٢٥).

<sup>(</sup>٢) ((المنتقى شرح الموطأ)) (٢٤٢/٧).

<sup>(</sup>٣) ((عمدة القاري شرح صحيح البخاري)) (٦ / ٢٩١/١).

<sup>(</sup>٤) ((إحياء علوم الدين)) (٢٦/٣).

# نماذج في الصمت:

## • صمت النبي صلى الله عليه وسلم:

كان النبي صلى الله عليه وسلم طويل الصمت، كثير الذكر، قليل الضحك، فعن سماك بن حرب، قال: ((قلت لجابر بن سمرة: أكنت تجالس النبي صلى الله عليه وسلم؟ قال: نعم كان طويل الصمت، قليل الضحك، وكان أصحابه ربما تناشدوا عنده الشعر والشيء من أمورهم، فيضحكون، وربما يتبسم))(١).

## • نماذج من صمت الصحابة:

- (عن زيد بن أسلم عن أبيه أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: اطلع على أبي بكر رضي الله عنه، وهو يمدُّ لسانه فقال: ما تصنع يا خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال: إن هذا أوردني الموارد، إنَّ رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: ((ليس شيء من الجسد إلا يشكو إلى الله اللسان على حدَّته))(٢).

- (وقال ابن بريدة: رأيت ابن عباس آخذًا بلسانه، وهو يقول: ويحك قل خيرًا تغنم، أو اسكت عن سوء تسلم، وإلا فاعلم أنَّك ستندم، قال: فقيل له: يا ابن عباس، لم تقول هذا؟ قال: إنه بلغني أنَّ الإنسان -أراه قال- ليس على شيء من جسده أشدُّ حنقًا أو غيظًا يوم القيامة منه على لسانه إلا ما

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (٨٦/٥) (٢٠٨٢٩)، والطيالسي (٢/٢١) (٨٠٨) والطبراني في ((الأوسط)) (١٢٠/٧). صححه ابن تيمية في ((الجواب الصحيح)) (٤٧٤/٥)، وحسنه ابن حجر في ((نتائج الأفكار)) (٢٠/١)، والألباني في ((صحيح الجامع)) (٤٨٢٢).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في ((الصمت)) (ص٠٥)، وأبو يعلى (١٧/١) (٥)، والبيهقي في ((شعب الإيمان)) (٢٤/٧) (٤٥٩٦). وقال الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٥٣٥): صحيح الإسناد على شرط البخاري.

قال به خيرًا، أو أملى به خيرًا)(١).

- (عن خالد بن سمير قال: كان عمار بن ياسر طويل الصمت)(١).

- و (دخلوا على بعض الصحابة في مرضه ووجهه يتهلل، فسألوه عن سبب تهلل وجهه، فقال: ما من عمل أوثق عندي من خصلتين: كنت لا أتكلم فيما لا يعنيني، وكان قلبي سليمًا للمسلمين) (٣).

#### • نماذج من صمت السلف:

- (قال عمرو بن قيس الملائي: مرَّ رجل بلقمان والناس عنده، فقال له: ألست عبد بني فلان؟ قال بلى، قال: الذي كنت ترعى عند جبل كذا وكذا؟ قال: بلى، فقال: فما بلغ بك ما أرى؟ قال صدق الحديث، وطول السكوت عما لا يعنيني)(3).

- وقال الفضيل بن عياض: كان بعض أصحابنا يحفظ كلامه من الجمعة إلى الجمعة)<sup>(٥)</sup>.

- (وكان أعرابي يجالس الشعبي ويطيل الصمت، فقال له الشعبي يومًا: ألا تتكلم فقال: أسكت فأسلم وأسمع فأعلم؛ إنَّ حظَّ المرء في أذنه له، وفي لسانه لغيره)(١).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في ((فضائل الصحابة)) (٩٥٢/٢)، وأبو نعيم في ((الحلية)) (٢٧/١)، والفاكهي في ((أخبار مكة)) (١٧٨/١).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في ((حلية الأولياء)) (٢/١).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن سعد في ((الطبقات الكبرى)) (٥٥٧/٣) من حديث زيد بن أسلم.

<sup>(</sup>٤) ((جامع العلوم والحكم)) لابن رجب (ص ٢٩٣).

<sup>(</sup>٥) ((صلاح الأمة في علو الهمة)) لسيد العفاني (٥/٥٧٥).

<sup>(</sup>٦) ((وفيات الأعيان)) لابن خلكان (١٤/٣).

- وقال محارب: (صحبنا القاسم بن عبد الرحمن فغلبنا بطول الصمت)(١).
- وقال الأعمش عن إبراهيم قال: (كانوا يجلسون فأطولهم سكوتًا: أفضلهم في أنفسهم)<sup>(۲)</sup>.

## • نماذج من صمت العلماء:

- عن أبي إسحاق الفزاري قال: (كان إبراهيم بن أدهم رحمه الله يطيل السكوت؛ فإذا تكلم ربما انبسط قال: فأطال ذات يوم السكوت فقلت: لو تكلمت؟ فقال: الكلام على أربعة وجوه: فمن الكلام كلام ترجو منفعته وتخشى عاقبته، والفضل في هذا السلامة منه، ومن الكلام كلام لا ترجو منفعته ولا تخشى عاقبته، فأقال ما لك في تركه خفة المؤنة على بدنك ولسانك، ومن الكلام كلام ترجو منفعته وتأمن عاقبته، فهذا الذي يجب عليك نشره، قال خلف: فقلت لأبي إسحاق: أراه قد أسقط ثلاثة أرباع الكلام؟ قال: نعم $(^{7})$ .

- و (قال إبراهيم التيمي: أخبرني من صحب الربيع بن خثيم عشرين سنة، فلم يتكلم بكلام لا يصعد)(١).

- (وقيل: ما تكلم الربيع بن خثيم بكلام الدنيا عشرين سنة، وكان إذا أصبح وضع دواة وقرطاسًا وقلمًا، فكلُّ ما تكلم به كتبه، ثم يحاسب نفسه عند المساء)(٥).

<sup>(</sup>١) ((صلاح الأمة في علو الهمة)) لسيد العفاني (٣٧٦/٥).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) ((الصمت)) لابن أبي الدنيا (ص ٦٧).

<sup>(</sup>٤) ((صلاح الأمة في علو الهمة)) لسيد العفاني (٣٧٤/٥).

<sup>(</sup>٥) ((إحياء علوم الدين)) للغزالي (١١١/٣).

- (قال إسماعيل بن أمية: كان عطاء: يطيل الصمت، فإذا تكلم يخيل إلينا أنه يؤيد)(١).
- (قال خارجة بن مصعب: صحبت ابن عون ثنتي عشرة سنة، فما رأيته تكلم بكلمة كتبها عليه الكرام الكاتبون)(٢).
- (قال مورِّق العجلي: أمرٌ أنا في طلبه منذ عشر سنين لم أقدر عليه، ولست بتارك طلبه أبدًا، قال: وما هو يا أبا المعتمر؟ قال: الصمت عما لا يعنيني)(٢).

## وصايا في الصمت:

- (قال رجل لسلمان رضي الله عنه: أوصني. قال: لا تتكلم. قال: وكيف يصبر رجل على أن لا يتكلم؟ قال: فإن كنت لا تصبر عن الكلام، فلا تتكلم إلا بخير أو اصمت)(1).

- و(قال رجل لبعض العارفين: أوصني قال: اجعل لدينك غلافًا كغلاف المصحف؛ لئلا يدنسه، قال: وما غلاف الدين؟ قال: ترك الكلام إلا فيما لا بد منه، وترك مخالطة الناس إلا فيما لا بد منه، وترك مخالطة الناس إلا فيما لا بد منه)(٥).

- وعن عقيل بن مدرك يرفعه إلى أبي سعيد (أن رجلًا أتاه، فقال: أوصني، فقال: أوصيك بتقوى الله، وعليك بالصمت، فإنك به تغلب الشيطان)(٢).

<sup>(</sup>١) ((حلية الأولياء)) لأبي نعيم الأصبهاني (٣١٣/٣).

<sup>(</sup>٢) ((صلاح الأمة في علو الهمة)) لسيد العفاني (٣٧٧/٥).

<sup>(</sup>٣) ((المصنف)) لابن أبي شيبة (١٨٠/٧).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في ((الصمت)) (ص ٦٥).

<sup>(</sup>٥) ((فيض القدير)) للمناوي (٨٢/٣).

<sup>(</sup>٦) ((الزهد)) لابن أبي عاصم (ص ٣٣).

- و(عن أبي الذيّال، قال: تعلّم الصمت كما تعلم الكلام، فإن يكن الكلام يهديك، فإن الصمت يقيك، ألا في الصمت خصلتان: تدفع به جهل من هو أجهل منك، وتعلم به من علم من هو أعلم منك)(١).
- وعن حبيب بن عيسى، قال: (كان ابن مريم يقول: ابن آدم الضعيف؛ علم نفسك الصمت كما تعلمها الكلام، وكن مكينًا(٢) حتى تسمع، ولا تكن مضحاكًا في غير عجبٍ، ولا هشًّا في غير أربٍ(٣).)(٤).
- (وقال لقمان لابنه: يا بني، إن غلبت على الكلام، فلا تغلب على الصمت، فكن على أن تسمع أحرص منك على أن تقول، إني ندمت على الكلام مرارًا، ولم أندم على الصمت مرة واحدة)(٥).
- و (تكلم أربعة من حكماء الملوك بأربع كلمات كأنما رمية عن قوس: فقال ملك الروم: أفضل علم العلماء السكوت. وقال ملك الفرس: إذا تكلمت بالكلمة ملكتني ولم أملكها. وقال ملك الهند: أنا على ردِّ ما لم أقل أقدر مني على ردِّ ما قلت. وقال ملك الصين: ندمت على الكلام، ولم أندم على السكوت)(1).
- (وقد قال بعض الصالحين: الزم الصمت يكسبك صفو المحبة، ويأمنك سوء المغبة، ويلبسك ثوب الوقار، ويكفك مؤنة الاعتذار. وقيل: الصمت آية الفضل، وغرة العقل، وزين العلم، وعون الحلم؛ فالزمه تلزمك السلامة)(٧).

<sup>(</sup>١) ((الزهد)) لابن أبي عاصم (ص ٥١).

<sup>(</sup>٢) المكانة المنزلة. وفلان مكين عند فلان بين المكانة. والمكانة: الموضع. ((لسان العرب)) (٣٦/١٣).

<sup>(</sup>٣) أرب: الإربة والإرب: الحاجة. ((لسان العرب)) لابن منظور (١/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) ((الجامع في الحديث)) لابن وهب (ص ٥٣٢).

<sup>(</sup>٥) ((الظرف والظرفاء)) لأبي الطيب الوشاء (ص V-V).

<sup>(</sup>٦) ((تسهيل النظر وتعجيل الظفر في أخلاق الملك)) للماوردي (ص ٩٥).

<sup>(</sup>٧) ((صيد الأفكار في الأدب والأخلاق والحكم والأمثال)) لحسين المهدي (ص ٩٦).

الصمت

- وهو الامتناع عن الكلام فلا يتكلم يومه وليلته، وهذا كان في الجاهلية، ومنعه الإسلام:

- (قال الخطابي في شرح حديث: ((لا يتم بعد احتلام ولا صمت يوم إلى الليل)): (() كان من نسك أهل الجاهلية الصمت، فكان أحدهم يعتكف اليوم والليلة ويصمت، فنهوا عن ذلك، وأُمروا بالنطق بالخير)().

- (قال ابن الهمام: يُكره صوم الصمت، وهو أن يصوم ولا يتكلم، يعني يلتزم عدم الكلام، بل يتكلم بخير وبحاجة) (٣).

(۱) رواه رواه أبو داود (۲۸۷۳) ، والطبراني في ((المعجم الأوسط)) (۹۰/۱) (۹۰)، والبيهقي (۱) (۵۷/۱). من حديث على بن أبي طالب رضى الله عنه.

قال ابن القطان في ((الوهم والإيهام)) (٣٣٦/٥): فيه علل ، وحسن إسناده النووي في ((المجموع)) (٣٧٦/٦)، وقال ابن كثير في ((إرشاد الفقيه)) (١/٢٥): إسناده غريب، وقال ابن الملقن في ((البدر المنير)) (٣٢٠/٧): إسناده يقرب من الحسن لولا عبد الله بن خالد، ووثق رحاله الهيثمي في ((مجمع الزوائد)) (٣٣٧/٤)، وقال الشوكاني في ((نيل الأوطار)) (٣٣٠/٥): روي نحوه بسند لا بأس به، وصحح إسناده أحمد شاكر في ((عمدة التفسير)) (٣٧٠/٥)، وصححه الألباني في ((صحيح سنن أبي داود)) (٢٨٧٣).

ورواه من طريق آخر عن علي رضي الله عنه الطبراني في ((المعجم الأوسط)) (٢٢٢/٧). (٧٣٣١).

قال الهيثمي في ((مجمع الزوائد)) (770): فيه مطرف بن مازن وهو ضعيف، وصححه الألباني بطرقه وشواهده في ((إرواء الغليل)) (0.00).

ورواه من طريق آخر عن علي رضي الله عنه عبدالرزاق في ((المصنف)) (٢/٦/٤).

قال ابن عبدالبر في ((الاستذكار)) (١٩٧/٥): ثابت صحيح، وقال البغوي في ((شرح السنة)) (٥/٤٦): فيه جويبر بن سعيد البلخي، ضعفه يحيى بن سعيد القطان ويحيى بن معين ، وصححه الألباني بطرقه وشواهده في ((إرواء الغليل)) (٥/٠٨).

والحديث روي من طرق عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه.

(٢) ((فتح الباري)) لابن حجر (٧/٥٠).

(٣) ((شرح مسند أبي حنيفة)) لأبي الحسن الهروي (ص ٤٨٨).

# صمت العيي:

- (كان رجل يجلس إلى أبي يوسف فيطيل الصمت، فقال له أبو يوسف: ألا تتكلم؟ فقال: بلى، متى يفطر الصائم. قال: إذا غابت الشمس، قال: فإن لم تغب إلى نصف الليل؟ قال: فضحك أبو يوسف، وقال: أصبت في صمتك، وأخطأت أنا في استدعاء نطقك، ثم تمثل:

عجبت لإزراء العييِّ بنفسه وصمت الذي قد كان للقول أعلما وفي الصمت ستر للعييِّ، وإنما صحيفة لبِّ المرء أن يتكلما)(١)

# حكم وأمثال في الصمت:

- (الصمت أخفى للنقيصة، وأنفى للغميصة) $^{(7)}$ .
  - (إذا فاتك الأدب فالزم الصمت) $^{(7)}$ .
    - (إنَّ في الصمت لحكمًا)(١٠).
- (الندم على السكوت خير من الندم على القول)<sup>(٥)</sup>.
  - (الزم الصمت إذا لم تسأل) $^{(7)}$ .
    - (الصمت يكسب المحبة)<sup>(۷)</sup>.
  - (الصمت زين العاقل، وستر الجاهل)(^).

<sup>(</sup>١) ((تاريخ بغداد وذيوله)) للخطيب البغدادي (١/١٥).

<sup>(</sup>٢) ((ربيع الأبرار)) للزمخشري (١٣٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ((عيون الأخبار)) لابن قتيبة (٢/٢).

<sup>(</sup>٤) ((الأمثال المولدة)) لأبي بكر الخوارزمي (ص ١٠١).

<sup>(</sup>٥) ((الأمثال)) لأبي عبيد (ص ٤٤).

<sup>(</sup>٦) ((الأمثال المولدة)) لأبي بكر الخوارزمي (ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>٧) ((جمهرة الأمثال)) لأبي هلال العسكري (١/٢٠٢).

<sup>(</sup>٨) ((ربيع الأبرار)) للزمخشري (٢/٢).

- (الصمت في غير فكرة سهو... والقول في غير حكمة لغو)(1).
  - (الكلام كالدواء إن أقللت منه نفع، وإن أكثرت منه قتل) $^{(7)}$ .
- وقال لقمان لابنه: (يا بني إذا افتخر الناس بحسن كلامهم، فافتخر أنت بحسن صمتك) (٢).
- (وقالوا: بقدر ما يصمت اللسان يعمر الجنان، وبقدر ما كان يتكلم اللسان يخرب الجنان.

وقالوا أيضًا: إذا كثر العلم قلَّ الكلام، وإذا قلَّ العلم كثر الكلام. وقالوا أيضًا: من عرف الله كلَّ لسانه.

وقيل لبعض العلماء: هل العلم فيما سلف أكثر، أو اليوم أكثر؟ قال: العلم فيما سلف أكثر، والكلام اليوم أكثر).

- (خير الخلال حفظ اللسان) يضرب في الحث على الصمت (°).
- (قولهم: سكت ألفًا ونطق خلفًا: يضرب مثلًا للرجل يطيل الصمت ثم يتكلم بالخطأ. والخلف الرديء من القول. وكان للأحنف بن قيس جليس طويل الصمت فاستنطقه يومًا؛ فقال: أتقدر يا أبا بحر أن تمشي على شرف المسجد، فقال الأحنف: سكت ألفًا، ونطق خلفًا)(١).

(١) ((السحر الحلال في الحكم والأمثال)) لأحمد الهاشمي (ص ١١٢).

<sup>(</sup>٢) منسوب لعمرو بن العاص رضى الله عنه. ((ربيع الأبرار)) للزمخشري (١٣٦/٢).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٤) ((البحر المديد في تفسير القرآن الجميد)) لأبي العباس الفاسي (١/٥٦٠).

<sup>(</sup>٥) ((مجمع الأمثال)) للميداني (١/٢٤٢).

<sup>(</sup>٦) ((جمهرة الأمثال)) لأبي هلال العسكري (١/٩٠٥-٥١٠).

-(ربُّ كلمة سلبت نعمة) يضرب في اغتنام الصمت(١).

- (الصمت حُكم<sup>(۱)</sup> وقليل فاعله) يقال: إن لقمان الحكيم دخل على داود عليهما السلام وهو يصنع درعًا، فهمَّ لقمان أن يسأله عما يصنع، ثم أمسك ولم يسأل حتى تمَّ داود الدرع، وقام فلبسها، وقال: نعم أداة الحرب، فقال لقمان: الصمت حُكم وقليل فاعله(7).

- (مُخْزَنْبِقٌ لينباع): والمعنى: (مطرق وساكت ليثب إذا أصاب فرصة، والمعنى إنه ساكت لداهية يريدها، ويضرب في الرجل يطيل الصمت حتى يحسب مغفلًا وهو ذو نكراء)(٤).

## الصمت في واحت الشعر:

قال الشافعي:

قالوا سكتَّ وقد خُوصِمتَ قلتُ لهم والصَّمت عن جاهل أو أحمق شرف أَمَا ترَى الأُسود تُخشَى وهي صامتة

وقال أيضًا:

وجدت سكوتي متجرًا فلزمتُه وما الصَّمتُ إلَّا في الرجالِ متاجر

إنَّ الجواب لِباب الشرِّ مفتاحُ وفيه أيضًا لِصون العِرض إصلاحُ والكلب يُخسَى (٥) لعمري وهو نبَّاحُ (٢)

إذا لم أجد ربحًا فلستُ بخاسر وتاجره يعلو على كلِّ تاجر(٧)

<sup>(</sup>١) ((مجمع الأمثال)) للميداني (١/٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) الحكم: العلم والفقه. ((لسان العرب)) لابن منظور (١٤٠/١٤)

<sup>(</sup>٣) ((مجمع الأمثال)) للميداني (٢/١).

<sup>(</sup>٤) ((زهر الأكم في الأمثال والحكم)) للحسن بن مسعود (٢/١).

<sup>(</sup>٥) يطرد. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٦) ((نفحة اليمن فيما يزول بذكره الشجن)) للشرواني (ص ٢١٧).

<sup>(</sup>٧) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطي (ص ٢٧).

# وقال آخر:

قالوا نراك تطيلُ الصَّمت قلتُ لهم الصمتُ أحمدُ في الحالَين عاقبةً قالوا فأنت مصيبُ لستَ ذا خطأ أأفرشُ البرَّ فيمَن ليس يعرفُه؟ وقال آخر:

متى تُطبق على شفتيك تَسلمْ فما أحدُ يُطيل الصَّمت إلَّا فقلْ خيرًا أو اسكتْ عن كثيرٍ وأجاد من قال:

مهلاً سُليمَى أقلِّي اللوم أو فلُمِي حظِّي يقصر بي عن كلِّ مكرُمةٍ سألزم الصمت ما دام الزمان كذا إن لامني لائمٌ في الصَّمت قلتُ له

وقال أبو جعفر القرشي:

استرِ العِيَّ<sup>(٢)</sup> ما استطعتَ بصمت

ما طولُ صمتي مِن عِيِّ (۱) ولا خرسِ عندي وأحسنُ بي من منطق شكسِ (۲) فقلتُ هاتوا أروني وجهَ معتبسِ أم أنثرُ الدرَّ بين العُمْي في الغَلسِ (۳)

وإن تفتحهما فقلِ الصَّوابا سيأمنُ أن يُذمَّ وأن يُعابا مِن القول المحلِّ بك العقابا(٤)

مَن أقعدته صروف الدَّهر لم يقمِ ولا تقصر بي عن نيلها هممِي وأمنع الدهر مِن نطق اللسان فَمِي حبسُ الفتى نطقه حرزٌ من الندم(°)

إِنَّ فِي الصَّمت راحة للصَّمُوتِ

<sup>(</sup>١) العي: الجهل. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (١٥/ ١١٣).

<sup>(</sup>٢) سيئ. انظر: ((المصدر السابق)) (٦/ ١١٢).

<sup>(</sup>٣) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطى (ص ١٠٢).

<sup>(</sup>٤) ((المصدر السابق)) (ص ١١٤)، ((لباب الآداب)) لأسامة بن منقذ (ص ٢٧٧) .

<sup>(</sup>٥) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطي (ص ١١٨).

<sup>(</sup>٦) الجهل. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (١٥/ ١١٣).

واجعلِ الصَّمت إن عَييت جوابًا وقال آخر:

إن كان يعجبك السُّكوت فإنَّه ولئن ندمتُ على سكوتٍ مرةً إنَّ السُّكوت سلامةٌ ولربَّا وإذا تقرَّب خاسر مِن خاسر وأنشد الأبرش:

ما ذلَّ ذو صمت وما مِن مُكثرٍ إن كان مَنطقُ ناطقٍ مِن فضَّةٍ

وقال آخر:

وكن رزينًا طويل الصمت ذا فكر ولا تجب سائلًا من غير تروية

قال أحيحة بن الجلاح:

والصَّمت أجملُ بالفتى والقولُ ذو خطَلِ (°) إذا

ربَّ قولٍ جوابُه في السُّكوتِ(١)

قد كان يُعجبُ قبلك الأخيارَ فلقد ندمتُ على الكلام مِرارا زرع الكلام عداوة وضرارا زادًا بذاك خسارةً وتَبارا(٢)

إلَّا يَزِلُّ وما يُعاب صَمُوتُ فالصَّمت دُرُّ زانه الياقوتُ (٣)

فإن نطقت فلا تكثر من الخطب وبالذي عنه لم تُسألُ فلا تُحِبِ(١٠)

ما لم يكنْ عِيُّ يَشينُه ما لم يكنْ لبُّ يعينُه(٦)

<sup>(</sup>١) ((الصمت)) لابن أبي الدنيا (ص ٣٠٠)، ((الظرف والظرفاء)) للوشاء (ص ٧).

<sup>(</sup>٢) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطي (ص ١١٥).

<sup>(</sup>٣) ((روضة العقلاء)) للدارمي (ص ٤٤).

<sup>(</sup>٤) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطي (ص ١١٤).

<sup>(</sup>٥) الخطل: الكلام الفاسد الكثير. ((القاموس المحيط)) للفيروزآبادي (ص٩٩٣).

<sup>(</sup>٦) ((حسن السمت في الصمت)) للسيوطي (ص ١١٤).

وقال مخرز بن علقمة:

لقد وارى المقابرُ مِن شريكٍ صموتًا في الجالس غيرَ عِيِّ وقال مكى بن سوادة:

تسلَّمَ بالسكوتِ مِن العيوبِ ويرتجلُ الكلامَ وليس فيه وقال آخر:

عجبتُ لإدلال العَيِيِّ بنفسه وفي الصَّمتِ سترٌ للعييِّ وإنما وقال أحد الشعراء:

أرَى الصَّمت أدَنى لبعض الصواب وقال أبو العتاهية:

إذاكنت عن أن تحسن الصَّمت عاجزًا يخوض أناس في المقال ليُوجزوا

كثيرَ تحلُّمٍ وقليلَ عابِ جديرًا حين ينطقُ بالصَّوابِ(١)

فكان السَّكثُ أجلبَ للعيوبِ سِوَى الهَذَيانِ مِن حشد الخطيبِ<sup>(۱)</sup>

وصمتِ الذي كان بالقول أعلما صحيفةُ لبِّ المرءِ أن يتكلَّما اللهِ

وبعض التكلُّم أدني لعِيِّ (١)

فأنت عن الإبلاغ في القول أعجزُ ولَلصمتُ عن بعض المقالات أوجزُ (°)

<sup>(</sup>١) ((البيان والتبيين)) للجاحظ (١/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)) (١٨٩/١).

<sup>(</sup>٤) ((عيون الأخبار)) للدينوري (٢/١٩٠).

<sup>(</sup>٥) ((الظرف والظرفاء)) لأبي الطيب الوشاء (ص ٦).

وقال آخر:

قد أفلح الصَّامتُ السَّكوت كلامُ راعي الكلامِ قوتُ ما كلُّ نطقٍ له جوابُ ما يُكرهُ السُّكوتُ(١)



(۱) ((تاریخ بغداد وذیوله)) (۲/ ۳٤).



# العَدْل

# معنى العدل لغةً واصطلاحًا:

## • معنى العدل لغرَّ:

العدل خلاف الجور، وهو القصد في الأمور، وما قام في النفوس أنه مستقيم، مِن عَدَلَ يعْدِلُ فهو عادل من عُدولٍ وعَدْلٍ، يقال: عَدَلَ عليه في القضية فهو عادلٌ. وبسط الوالي عَدْلَهُ(١).

## • معنى العدل اصطلاحًا:

العدل هو: (أن تعطى من نفسك الواجب وتأخذه)(٢).

وقيل هو: (عبارة عن الاستقامة على طريق الحق بالاجتناب عما هو محظور دينًا)(٢).

وقيل هو: (استعمال الأمور في مواضعها، وأوقاتها، ووجوهها، ومقاديرها، من غير سرف، ولا تقصير، ولا تقديم، ولا تأخير)(٤).

## الفرق بين العدل ويعض الصفات:

## • الفرق بين العدل والقسط:

(القسط: هو العدل البيِّن الظاهر، ومنه سمي المكيال قسطًا، والميزان قسطًا؛ لأنه يصور لك العدل في الوزن حتى تراه ظاهرًا، وقد يكون من العدل ما

<sup>(</sup>۱) ((الصحاح في اللغة)) للجوهري (٥/ ١٧٦٠)، ((لسان العرب)) لابن منظور (١١/ ٣٩٤). ((القاموس المحيط)) للفيروزآبادي (ص ١٠٣٠)، ((المصباح المنير)) للفيومي (٦/٢).

<sup>(</sup>٢) ((الأخلاق والسير)) لابن حزم (ص ٨١).

<sup>(</sup>٣) ((التعريفات)) للجرجاني (ص ١٤٧).

<sup>(</sup>٤) ((تمذيب الأخلاق)) المنسوب للجاحظ (ص ٢٨).

يخفى، ولهذا قلنا: إن القسط هو النصيب الذي بينت وجوهه، وتقسط القوم الشيء تقاسموا بالقسط)(١).

### • الفرق بين العدل والإنصاف:

(الإنصاف: إعطاء النصف، والعدل يكون في ذلك وفي غيره، ألا ترى أنَّ السارق إذا قُطع قيل: إنه عدل عليه. ولا يقال: إنه أنصف، وأصل الإنصاف أن تعطيه نصف الشيء، وتأخذ نصفه من غير زيادة ولا نقصان، وربما قيل: أطلب منك النصف. كما يقال: أطلب منك الإنصاف. ثم استعمل في غير ذلك مما ذكرناه، ويقال: أنصف الشيء. إذا بلغ نصف نفسه، ونصف غيره إذا بلغ نصفه) (٢).

# أهمية العدل:

أرسل الله رسله وأنزل معهم ميزان العدل؛ ليقوم الناس بالقسط، وما ذلك الا الأهميته، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ووردت نصوص قرآنية وأحاديث نبوية كثيرة تأمر بالعدل وترغب فيه، وتمدح من يقوم به.

يقول ابن القيم: (... إن الله سبحانه أرسل رسله وأنزل كتبه؛ ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي قامت به الأرض والسموات، فإذا ظهرت أمارات العدل، وأسفر وجهه بأي طريق كان؛ فثم شرع الله ودينه، والله سبحانه أعلم وأحكم وأعدل أن يخص طرق العدل وأماراته وأعلامه بشيء، ثم ينفي

<sup>(</sup>١) ((الفروق اللغوية)) لأبي هلال العسكري (ص ٤٢٨).

<sup>(</sup>۲) ((المصدر السابق)) (ص ۸۰).

ما هو أظهر منها وأقوى دلالة وأبين أمارة فلا يجعله منها، ولا يحكم عند وجودها وقيامها بموجبها، بل قد بيَّن سبحانه بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقامة العدل بين عباده، وقيام الناس بالقسط، فأي طريق استخرج بها العدل والقسط فهى من الدين وليست مخالفة له)(١).

# الترغيب في العدل:

أولًا: في القرآن الكريم

أمر الله بإقامة العدل وحتَّ عليه، ومدح من قام به، وذلك في آيات كثيرة منها:

#### ١- آيات فيها الأمر بالعدل:

- قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِوَ ٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَالُهُمُ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

قال السعدي: (فالعدل الذي أمر الله به، يشمل العدل في حقّه، وفي حق عباده، فالعدل في ذلك أداء الحقوق كاملة موفرة؛ بأن يؤدي العبد ما أوجب الله عليه من الحقوق المالية والبدنية والمركبة منهما في حقّه وحقّ عباده، ويعامل الخلق بالعدل التام، فيؤدي كلُّ والٍ ما عليه تحت ولايته، سواء في ذلك ولاية الإمامة الكبرى، وولاية القضاء ونواب الخليفة، ونواب القاضى.

والعدل هو ما فرضه الله عليهم في كتابه، وعلى لسان رسوله، وأمرهم بسلوكه، ومن العدل في المعاملات أن تعاملهم في عقود البيع والشراء وسائر

<sup>(</sup>١) ((الطرق الحكمية)) (ص ١٩).

المعاوضات، بإيفاء جميع ما عليك، فلا تبخس لهم حقًا، ولا تغشهم ولا تخدعهم وتظلمهم. فالعدل واجب، والإحسان فضيلة مستحب)(١).

العدل

- وقال عزَّ مِن قائل: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلّهِ وَلَوْ عَلَى آنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينَ ۚ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ۖ فَلَا تَتَبِعُواْ ٱلْمُوكَى أَن تَعَدِلُواْ وَإِن تَلُورُ اللَّوَ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥].

يقول ابن كثير: (يأمر تعالى عباده المؤمنين أن يكونوا قوَّامين بالقسط، أي: بالعدل، فلا يعدلوا عنه يمينًا ولا شمالًا، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، ولا يصرفهم عنه صارف، وأن يكونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه.

وقوله: ﴿ شُهَدَآءَ لِلَّهِ ﴾ كما قال: ﴿ وَأَقِيمُواْ الشَّهَدَةَ لِلَّهِ ﴾ أي: ليكن أداؤها ابتغاء وجه الله، فحينئذ تكون صحيحة عادلة حقًا، خالية من التحريف والتبديل والكتمان؛ ولهذا قال: ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾ . أي: اشهد الحقّ، ولو عاد ضررها عليك، وإذا سُئِلتَ عن الأمر فقل الحقّ فيه، وإن كان مضرة عليك، فإنَّ الله سيجعل لمن أطاعه فرجًا ومخرجًا من كلِّ أمر يضيق عليه) (٢).

- وقال سبحانه: ﴿ فَلِلاَلِكَ فَادُعُ ۗ وَاسْتَقِمْ كَمَاۤ أُمِرْتُ وَلاَ نَلْبِعْ أَهُوآ هُمُّ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَاۤ أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللّهُ رَبُّنَا وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَاۤ أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُ لَنَا أَعْمَلُكُمُ أَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَرَبُكُمُ أَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِيَدِي اللّهُ وَلَا لَهُ مَعْمَلُكُمُ أَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِيْلِيهُ اللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِيْلِيهِ الْمُصِيرُ ﴾ [الشورى: ١٥].

<sup>(</sup>١) ((تفسير الكريم الرحمن)) (ص ٤٤٧).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير القرآن العظيم)) (٢/٤٣٣).

يقول تعالى ذكره: (وقل لهم يا محمد: وأمرني ربي أن أعدل بينكم معشر الأحزاب، فأسير فيكم جميعًا بالحق الذي أمرني به وبعثني بالدعاء إليه... وعن قتادة، قوله: ((﴿ وَأُمِرْتُ لِأُعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ قال: أمر نبي الله صَلَّى الله عليه وسلَّم أن يعدل، فعدل حتى مات صلوات الله وسلامه عليه))(١). والعدل ميزان الله في الأرض، به يأخذ للمظلوم من الظالم، وللضعيف من الشديد، وبالعدل يصدق الله الصادق، ويكذب الكاذب، وبالعدل يرد المعتدي ويوبخه)(٢).

### ٢- آيات فيها مدح من يقوم بالعدل:

- قال سبحانه: ﴿ وَمِمَّنْ خَلَقْنَآ أَمَّةٌ يَهَدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ ـ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨١].

قال ابن كثير: (يقول تعالى: ﴿ وَمِتَنْ خَلَقْنَا ﴾ أي: ومن الأمم ﴿ أَمَّةُ ﴾ قائمة بالحق، قولًا وعملًا ﴿ يَهَدُونَ بِٱلْحَقِّي ﴾ يقولونه ويدعون إليه، ﴿ وَبِهِـ يَعُدِلُونَ ﴾ يعملون ويقضون.

وقد جاء في الآثار: أنَّ المراد بهذه الأمة المذكورة في الآية، هي هذه الأمة المحمدية.

قال سعيد، عن قتادة في تفسير هذه الآية: بلغنا أنَّ نبي الله صلى الله عليه وسلم كان يقول إذا قرأ هذه الآية: هذه لكم، وقد أُعطى القوم بين أيديكم مثلها: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةً يَهُدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ ـ يَعْدِلُونَ ﴾ (٣) [الأعراف: ٥٥])(٤).

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في ((جامع البيان)) (١١/٢١٥).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبري في ((جامع البيان)) (٢٨٦/١٣).

<sup>(</sup>٤) ((تفسير القرآن العظيم)) (٢/٣).

- وقال عزَّ مِن قائل: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَأْتِ بِحَنِّرٍ هَلَ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَىٰ مَوْلَىٰهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِ لَّا لَا يَأْتِ بِحَنِّرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَهُو عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٧٦].

(يقول الله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ ﴾ يعني: هل يستوي هذا الأبكم الكلُّ على مولاه، الذي لا يأتي بخير حيث توجَّه، ومن هو ناطق متكلم، يأمر بالحقِّ، ويدعو إليه، وهو الله الواحد القهار، الذي يدعو عباده إلى توحيده وطاعته، يقول: لا يستوي هو تعالى ذكره، والصنم الذي صفته ما وصف. وقوله ﴿ وَهُو عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النحل: ٧٦] يقول: وهو مع أمره بالعدل، على طريق من الحقِّ في دعائه إلى العدل، وأمره به مستقيم، لا يعوج عن الحقِّ، ولا يزول عنه) (١٠).

### ثانيًا: في السنة النبوية

لقد أقام النبي صلى الله عليه وسلم العدل، ورغَّب فيه، وقد وردت الأحاديث تدلُّ على تطبيقه قواعد العدل، وإرسائه لمعالمه منها:

- عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: ((بايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة في عسرنا ويسرنا، ومنشطنا ومكارهنا، وعلى أن لا ننازع الأمر أهله، وعلى أن نقول بالعدل أين كنّا، لا نخاف في الله لومة لائم))(1).

- وقال صلى الله عليه وسلم: ((إنَّ المقسطين يوم القيامة على منابر من

<sup>(</sup>١) ((جامع البيان)) للطبري (٢٦٢/١٧).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٤١٥٣)، وأحمد (٤٤١/٣) (١٥٦٩١) من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه. وصححه ابن عبد البر في ((التمهيد)) (٢٧٢/٢٣)، وابن العربي في ((عارضة الأحوذي)) (٩١/٤).

نور، عن يمين الرحمن، -وكلتا يديه يمين- الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما وَلُوا(١٠).)(٢).

قال ابن عثيمين: (فالعدل واجب في كلِّ شيء، لكنه في حق ولاة الأمور آكد وأولى وأعظم؛ لأنَّ الظلم إذا وقع من ولاة الأمور حصلت الفوضى والكراهة لهم، حيث لم يعدلوا)(٣).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((سبعة يظلُّهم الله تعالى في ظلِّه يوم لا ظلَّ إلا ظلُّه: إمام عدل، وشاب نشأ في عبادة الله، ورجل قلبه معلَّق في المساجد، ورجلان تحابًا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال، فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدَّق بصدقة فأخفاها، حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه))(3).

قال ابن رجب: (وأول هذه السبعة: الإمام العادل: وهو أقرب الناس من الله يوم القيامة، وهو على منبر من نور على يمين الرحمن، وذلك جزاء لمخالفته الهوى، وصبره عن تنفيذ ما تدعوه إليه شهواته وطمعه وغضبه، مع قدرته على بلوغ غرضه من ذلك؛ فإنَّ الإمام العادل دعته الدنيا كلها إلى نفسها، فقال: إني أخاف الله رب العالمين، وهذا أنفع الخلق لعباد الله، فإنه إذا صلح صلحت الرعية كلها، وقد رُوي أنَّه ظلُّ الله في الأرض؛ لأنَّ الخلق كلَّهم يستظلون بظله، فإذا عدل فيهم أظلَّه الله في ظله).

<sup>(</sup>١) أي: كانت لهم عليه ولاية. ((شرح النووي على مسلم)) (١٢/ ٢١١).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۸۲۷).

<sup>(</sup>٣) ((شرح رياض الصالحين)) (٢٤١/٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٦٠)، ومسلم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٥) ((فتح الباري)) (١/٩٥).

# أقوال السلف والعلماء في العدل:

- قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (إنَّ الله إنما ضرب لكم الأمثال، وصرف لكم القول؛ لتحيا القلوب، فإنَّ القلوب ميتة في صدورها حتى يحييها الله، من علم شيئًا فلينفع به، إنَّ للعدل أمارات وتباشير، فأما الأمارات فالحياء والسخاء والهين واللين، وأما التباشير فالرحمة، وقد جعل الله لكل أمر بابًا، ويسَّر لكلِّ باب مفتاحًا، فباب العدل الاعتبار، ومفتاحه الزهد، والاعتبار ذكر الموت ، والاستعداد بتقديم الأموال، والزهد أخذ الحقِّ من كلِّ أحد قبله حقُّ، والاكتفاء بما يكفيه من الكفاف، فإن لم يكفه الكفاف لم يغنه شيء...)(۱).

- (وقدم على عمر بن الخطاب رجل من أهل العراق، فقال: لقد جئتك لأمر ما له رأس ولا ذنب. فقال عمر: ما هو؟ قال: شهادات الزور ظهرت بأرضنا. فقال عمر: أو قد كان ذلك؟! قال نعم. فقال عمر: والله لا يؤسر رجل في الإسلام بغير العدول(٢٠).)(٣).

- وقال ربعي بن عامر رضي الله عنه لرستم قائد الفرس لما سأله: ما جاء بكم؟ فقال: (الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمن قبل ذلك قبلنا منه ورجعنا عنه، ومن أبى قاتلناه

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في ((تاريخ الرسل والملوك)) (٤٨٥/٣)، وذكره ابن كثير في ((البداية والنهاية)) (٤٣/٧).

<sup>(</sup>٢) أي: لا يحبس، والأسر الحبس، أو لا يملك ملك الأسير؛ لإقامة الحقوق عليه إلا بالصحابة الذين جميعهم عدول، وبالعدول من غيرهم، فمن لم يكن صحابيا ولم تعرف عدالته لم تقبل شهادته حتى تعرف عدالته من فسقه. ((شرح الزرقاني على الموطأ)) (٤/ ١٠)

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في ((الموطأ)) (٢/٠/٢).

حتى نفيء إلى موعود الله...)(١).

- وقال عمرو بن العاص: (لا سلطان إلا بالرجال، ولا رجال إلا بمال، ولا مال إلا بعمارة، ولا عمارة إلا بعدل)<sup>(٢)</sup>.

- وقال ميمون بن مهران: (سمعت عمر بن عبد العزيز يقول: لو أقمت فيكم خمسين عامًا ما استكملت فيكم العدل، إني لأريد الأمر وأخاف أن لا تحمله قلوبكم فأخرج معه طمعًا من الدنيا؛ فإن أنكرت قلوبكم هذا سكنت إلى هذا)(").

- (وخطب سعيد بن سويد بحمص، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيُّها الناس، إنَّ للإسلام حائطًا منيعًا، وبابًا وثيقًا، فحائط الإسلام الحقُّ، وبابه العدل، ولا يزال الإسلام منيعًا ما اشتدَّ السلطان، وليست شدة السلطان قتلًا بالسيف، ولا ضربًا بالسوط، ولكن قضاء بالحق وأخذًا بالعدل)(٤).

- وقال ابن حزم: (أفضل نعم الله تعالى على المرء أن يطبعه على العدل وحبه، وعلى الحقِّ وإيثاره)(°).

- وقال ابن تيمية: (العدل نظام كلِّ شيء، فإذا أُقيم أمر الدنيا بعدل قامت، وإن لم يكن لصاحبها في الآخرة من خلاق، ومتى لم تقم بعدل لم

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في ((تاريخ الرسل والملوك)) (۲۰/۳ه)، وذكره ابن كثير في ((البداية والنهاية)) (۳۹/۷).

<sup>(</sup>٢) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (٣٣/١).

 <sup>(</sup>۳) رواه ابن عساكر في ((تاريخ دمشق)) (٥١/١٨١)، وذكره الذهبي في ((تاريخ الإسلام))
(۱۹۷/۷).

<sup>(</sup>٤) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (١/٢٧).

<sup>(</sup>٥) ((الأخلاق والسير)) (ص ٩٠).

تقم، وإن كان لصاحبها من الإيمان ما يجزى به في الآخرة)(١).

- وقال أيضا: (وأمور الناس تستقيم في الدنيا مع العدل الذي فيه الاشتراك في أنواع الإثم، أكثر مما تستقيم مع الظلم في الحقوق وإن لم تشترك في إثم؛ ولهذا قيل: إن الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة؛ ولا يقيم الظالمة وإن كانت مسلمة. ويقال: الدنيا تدوم مع العدل والكفر، ولا تدوم مع الظلم والإسلام)(٢).

- وقال ابن القيم: (ومن له ذوق في الشريعة، واطلاع على كمالها، وتضمنها لغاية مصالح العباد في المعاش والمعاد، ومجيئها بغاية العدل الذي يسع الخلائق، وأنّه لا عدل فوق عدلها، ولا مصلحة فوق ما تضمنته من المصالح، تبين له أنّ السياسة العادلة جزء من أجزائها، وفرع من فروعها، وأنّ من أحاط علمًا بمقاصدها، ووضعها موضعها، وحسن فهمه فيها لم يحتج معها إلى سياسة غيرها البتة.

فإنَّ السياسة نوعان: سياسة ظالمة، فالشريعة تحرمها، وسياسة عادلة تخرج الحقَّ من الظالم الفاجر، فهي من الشريعة علمها من علمها، وجهلها من جهلها) (٣).

### فوائد العدل:

1- بالعدل يستتب الأمن في البلاد، وتحصل الطمأنينة في النفوس، ويشعر الناس بالاستقرار، وبذلك يُقضى على المشكلات الاجتماعية والاضطرابات التي تحدث في الدول، بسبب الظلم.

<sup>(</sup>١) ((مجموع الفتاوي)) (٢٨/٢٨).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٢٨/٢٤).

<sup>(</sup>٣) ((الطرق الحكمية)) (ص ٥).

# ٢- بالعدل يعم الخير في البلاد:

فالعدل سبب في حصول الخير والبركة إذا كان منتشرًا بين الولاة، وبين أفراد المجتمع، يقول ابن الأزرق: (إنَّ نية الظلم كافية في نقص بركات العمارة فعن وهب بن منبه قال: إذا هم الولي بالعدل أدخل الله البركات في أهل مملكته حتى في الأسواق والأرزاق وإذا هم بالجور أدخل الله النقص في مملكته حتى في الأسواق والأرزاق)(۱).

فقيام العدل في الأرض كالمطر الوابل، بل هو خير من خصب الزمان كما قيل، فمن كلامهم: (سلطان عادل خير من مطر وابل، وقالوا عدل السلطان خير من خصب الزمان، وفي بعض الحكم: ما أمحلت أرض سال عدل السلطان فيها ولا محيت بقعة فاء ظله عليها)(٢).

# ٣- ظهور رجحان العقل به:

قيل لبعضهم: مَن أرجع الملوك عقلًا، وأكملهم أدبًا وفضلًا؟ قال: من صحب أيامه بالعدل، وتحرَّز جهده من الجور، ولقي الناس بالمجاملة، وعاملهم بالمسألة، ولم يفارق السياسة، مع لين في الحكم، وصلابة في الحقّ، فلا يأمن الجريء بطشه، ولا يخاف البريء سطوته (٣).

# ٤ - العدل أساس الدول والملك وبه دوامهما:

فبالعدل يدوم الملك، ويستقر الحاكم في حكمه، و(في بعض الحِكم: أحقُّ الناس بدوام الملك وباتصال الولاية، أقسطهم بالعدل في الرعية، وأخفهم عنها

<sup>(</sup>١) ((بدائع السلك)) لابن الأزرق (٢٢٧/١).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)) (٢٣٢/١).

<sup>(</sup>٣) ((المصدر السابق)) (٢٣١/١).

كلُّا ومؤونة، ومن أمثالهم: من جعل العدل عُدَّة طالت به المدة)(١).

٥- من قام بالعدل نال محبة الله سبحانه، قال تعالى: ﴿ وَأَقْسِطُوٓ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩]

٦- بالعدل يحصل الوئام بين الحاكم والمحكوم.

٧- بالعدل يسود في المجتمع التعاون والتماسك.

#### أقسام العدل:

(والعدل ضربان:

1- مطلق: يقتضي العقل حسنه، ولا يكون في شيء من الأزمنة منسوحًا، ولا يوصف بالاعتداء بوجه، نحو: الإحسان إلى من أحسن إليك، وكفِّ الأذية عمن كفَّ أذاه عنك.

٧- وعدل يعرف كونه عدلًا بالشرع، ويمكن أن يكون منسوحًا في بعض الأزمنة، كالقصاص وأروش الجنايات، وأصل مال المرتد. ولذلك قال: ﴿ فَمَنِ الْعَنَدُىٰ عَلَيْكُمُ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وقال: ﴿ وَجَزَرُوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ سَيِّئَةٌ مَّنَكُمُ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وقال: ﴿ وَجَزَرُوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مَّنَاكُمُ مَا فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وقال: ﴿ وَجَزَرُوا سَيِّئَةٍ مَا سَيِّئَةً مَا النحو هو المعني بقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِوا الْإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠]، فإنَّ العدل هو المساواة في المكافأة، إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر، والإحسان أن يقابل الخير بأكثر منه، والشرَّ بأقلَّ منه) (١).

<sup>(</sup>١) ((بدائع السلك)) لابن الأزرق (٢٣١/١).

<sup>(</sup>٢) ((مفردات ألفاظ القرآن)) للراغب الأصفهاني (ص٢٥٥).

#### صور العدل:

العدل له صور كثيرة، تدخل في جميع مناحي الحياة، نقتصر على ذكر أهمها، فمنها:

#### ١- عدل الوالى:

والوالي سواء كانت ولايته ولاية خاصة أو عامة يجب عليه أن يعدل بين الرعية. وأن يستعين بأهل العدل.

قال ابن تيمية، بعد أن ذكر عموم الولايات وخصوصها، كولاية القضاء، وولاية الحرب، والحسبة، وولاية المال قال: (وجميع هذه الولايات هي في الأصل ولاية شرعية ومناصب دينية، فأيُّ مَن عدل في ولاية من هذه الولايات فساسها بعلم وعدل، وأطاع الله ورسوله بحسب الإمكان – فهو من الأبرار الصالحين، وأيُّ مَن ظلم وعمل فيها بجهل، فهو من الفجار الظالمين)(۱).

وقال أيضًا: (يجب على كلِّ ولي أمر أن يستعين بأهل الصدق والعدل، وإذا تعذَّر ذلك استعان بالأمثل فالأمثل)(٢).

#### ٢- العدل في الحكم بين الناس:

### ٣- العدل مع الزوجة أو بين الزوجات:

بأن يعامل الزوج زوجته بالعدل سواء في النفقة والسكني والمبيت، وإن كن

 <sup>(</sup>۱) ((مجموع الفتاوى)) (۲۸/۲۸).

<sup>(</sup>٢) ((المصدر السابق)).

أكثر من واحدة، فيعطى كلَّا منهنَّ بالسوية.

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ أَلَّا نُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَنَكَىٰ فَأَنكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآهِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ۚ فَإِنْ خِفْئُمُ أَلَّا نَعْلِلُواْ فَوَكِيدَةً أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنْتُكُمُ ۚ ذَلِكَ أَدْنَىۤ أَلَّا تَعُولُواْ ﴾ [النساء: ٣].

أما إذا كان له ميل قلبيُّ فقط إلى إحداهن، فهذا لا يدخل في عدم العدل، قال تعالى: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوۤا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ ٱلنِسَآءِ وَلَوَ حَرَصْتُمُ العَدل، قال تعالى: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوۤا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ ٱلنِسَآءِ وَلَوَ حَرَصْتُمُ فَكَلَا تَمِيلُوا كُلُ ٱلْمُنْكِلُ فَتَذَرُوهَا كَٱلْمُعَلَّقَةُ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِن فَلَا تَمِيلُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٢٩].

قال ابن بطال: (قوله: ﴿ وَلَن تَسَتَطِيعُواْ أَن تَعَدِلُواْبَيْنَ ٱلنِسَاءِ ﴾. أي: لن تطيقوا أيها الرجال أن تسووا بين نسائكم في حبهنَّ بقلوبكم حتى تعدلوا بينهنَّ في ذلك؛ لأنَّ ذلك مما لا تملكونه ﴿ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ يعنى ولو حرصتم في تسويتكم بينهن في ذلك. قال ابن عباس: لا تستطيع أن تعدل بالشهوة فيما بينهنَ ولو حرصت. قال ابن المنذر: ودلت هذه الآية أن التسوية بينهنَ في المحبة غير واجبة) (١).

### ٤- العدل بين الأبناء:

قال صلى الله عليه وسلم: ((فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم))(٢). ويكون العدل بين الأولاد في العطية(٣)، والهبة، والوقف، والتسوية بينهم حتى في القُبَل،

<sup>(</sup>۱) ((شرح صحيح البخاري)) (۳۳٦/۷).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٥٨٧) من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) تنبيه: في حالة النفقة الواحبة يعطي الوالد كل واحد من الأولاد ما يحتاجه، فلو احتاج أحد أبنائه إلى الزواج، زوجه ودفع له المهر؛ لأن الابن لا يستطيع دفع المهر، ولا يلزم أن يعطي =

فعن إبراهيم النخعي قال: (كانوا يستحبون أن يعدل الرجل بين ولده حتى في القُبَل)(١).

#### ٥- العدل في القول:

فلا يقول إلا حقًّا، ولا يشهد بالباطل، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ يَقَالُهُ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ۗ وَلَوْ لَا يَعَامُ ١٥٢]. [الأنعام: ١٥٢].

وقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ بِٱلْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوَ عَلَى أَنفُسِكُمُ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [النساء: ١٣٥].

# ٦- العدل في الكيل والميزان:

قال تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا اللَّهِ عَلَى وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ﴾ [الأنعام: ١٥١] (يأمر تعالى: تعالى بإقامة العدل في الأخذ والإعطاء، كما توعَّد على تركه في قوله تعالى: ﴿ وَنَكُ لِللَّمُ طَفِينَ ﴾ اللَّذِينَ إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وَإِذَا كَالُوهُمُ أُو وَنَكُ لِللَّمُ طَفِينَ ﴾ وَإِذَا كَالُوهُمُ أُو لَنَهِكُ أَنْهُم مَّبْعُوثُونَ ﴾ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [المطففين: ١ -٦] وقد أهلك الله أمة من الأمم كانوا يبخسون المكيال والميزان) (٢).

#### ٧- العدل مع غير المسلمين:

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا

<sup>=</sup> الآخرين مثل ما أعطى لهذا الذي احتاج إلى الزواج؛ لأن التزويج من النفقة، كذلك النفقة على الدراسة، إلى غير ذلك. انظر: ((الشرح الممتع)) لابن عثيمين (١١/١٨).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة في ((المصنف)) (٣٤/٦).

<sup>(</sup>٢) ((تفسير القرآن العظيم)) لابن كثير (٣٦٤/٣).

يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ أَلِكَ اللَّهَ أَلِكَ اللَّهَ أَلِكَ اللَّهَ أَلِكَ اللَّهَ أَلِكَ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

(وفي كون العدل مع الأعداء الذين نبغضهم أقرب للتقوى احتمالان:

الأول: أن يكون أقرب إلى كمال التقوى، وذلك لأنَّ كمال التقوى يتطلب أمورًا كثيرة، منها هذا العدل، والأخذ بكلِّ واحد من هذه الأمور يقرب من منطقة التقوى الكاملة.

الثاني: أن يكون أقرب إلى أصل التقوى فعلًا من ترك العدل مع الأعداء، ملاحظين في ذلك مصلحة للإسلام وجماعة المسلمين، وذلك لأنّه قد يشتبه على ولي الأمر من المسلمين في قضية من القضايا المتعلقة بعدو من أعدائهم، هل التزام سبيل العدل معه أرضى لله؟ أو ظلمه هو أرضى لله باعتباره معاديًا لدين الله؟ وأمام هذا الاشتباه يعطي الله منهج الحل، فيقول: ﴿ أَعَدِلُوا هُو لَا للهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ولا يخفى أن من ثمرات هذا العدل ترغيب أعداء الإسلام بالدخول فيه، والإيمان بأنَّه هو الدين الحقُّ، وكم من حادثة عدل حكم فيها قاضي المسلمين لغير المسلم على المسلم اتباعًا للحق، فكانت السبب في تحبيبه بالإسلام ثم في إسلامه)(١).

# نماذج في العدل:

• نماذج من عدل الرسول صلى الله عليه وسلم:

الإسلام هو دين العدالة، وإنَّ أمة الإسلام هي أمة الحق والعدل، وقد أقام

<sup>(</sup>١) ((الأخلاق الإسلامية)) لعبد الرحمن حبنكة الميداني (١/١٥).

الرسول صلى الله عليه وسلم العدل، وكان نموذجًا في أعلى درجاته، وأقامه خلفاؤه من بعده.

- فقد ورد ((أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم عدل صفوف أصحابه يوم بدر، وفي يده قدح يعدل به القوم، فمر بسواد بن غزيَّة حليف بني عدي ابن النجار قال: وهو مستنتل(۱) من الصف، فطعن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقدح في بطنه، وقال: استو يا سواد. فقال: يا رسول الله، أوجعتني، وقد بعثك الله بالعدل، فأقدني. قال: فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: استقد. قال: يا رسول الله، إنَّك طعنتني، وليس عليَّ قميص. قال: فكشف رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بطنه، وقال: استقد(۱) قال: فاعتنقه، وقبَّل بطنه، وقال: ما حملك على هذا يا سواد؟ قال: يا رسول الله، حضرين ما ترى، ولم آمن القتل، فأردت أن يكون آخر العهد بك أن يمس جلدي جلدك. فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم له بخير))(۱).

- وعن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم ((أنَّ قريشًا أهمَّهم شأن المرأة التي سرقت في عهد النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة الفتح، فقالوا: من يكلِّم فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقالوا: ومن يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد حِبُّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكلمه فيها أسامة بن زيد، فتلوَّن وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: أتشفع في حدِّ من حدود الله؟! فقال له أسامة: استغفر لي يا رسول الله.

(١) استنتل من الصف إذا تقدم أصحابه. ((لسان العرب)) لابن منظور (١١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٢) اقتص. انظر: ((النهاية في غريب الحديث والأثر)) لابن الأثير (٤/ ١١٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في ((معرفة الصحابة)) (١٤٠٤/٣)، قال الألباني في ((السلسلة الصحيحة)) (٣) رواه أبو نعيم في السلسلة الله تعالى.

فلما كان العشي قام رسول الله صلى الله عليه وسلم فاختطب، فأثنى على الله على هو أهله، ثم قال أما بعد: فإنما أهلك الذين من قبلكم أهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وإني -والذي نفسي بيده - لو أنَّ فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها))(١). ثم أمر بتلك المرأة التي سرقت فقطعت يدها.

### • نماذج من عدل الصحابة رضى الله عنهم:

### عدل عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

- عن عطاء: قال: كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يأمر عماله أن يوافوه بالموسم، فإذا اجتمعوا قال:

(أيها الناس، إني لم أبعث عمالي عليكم ليصيبوا من أبشاركم ولا من أموالكم، الما بعثتهم ليحجزوا بينكم، وليقسموا فيئكم بينكم. فمن فعل به غير ذلك فليقم. فما قام أحد إلا رجل واحد قام، فقال: يا أمير المؤمنين، إنَّ عاملك فلانا ضربني مائة سوط. قال: فيم ضربته؟ قم فاقتص منه. فقام عمرو بن العاص فقال: يا أمير المؤمنين إنك إن فعلت هذا يكثر عليك ويكون سنة يأخذ بها من بعدك. فقال: أنا لا أُقيد وقد رأيت رسول الله يقيد من نفسه. قال: فدعنا فلنرضه. قال: دونكم فأرضوه. فافتدى منه بمائتي دينار. كل سوط بدينارين)(٢).

- ولما أُتي عمر بن الخطاب رضي الله عنه بتاج كسرى وسواريه، قال: (إنَّ الذي أدَّى هذا لأمين! قال له رجل: يا أمير المؤمنين، أنت أمين الله يؤدون إليك ما أديت إلى الله تعالى، فإذا رتعت رتعوا)(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٧٥)، ومسلم (١٦٨٨).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن سعد في ((الطبقات الكبرى)) (٢٩٣/٣) من حديث عطاء.

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في ((السنن الكبرى)) (١٣٠٣٣).

#### عدل على رضى الله عنه:

- افتقد على رضى الله عنه درعًا له في يوم من الأيام، ووجده عند يهودي، فقال لليهودي: (الدرع درعي لم أبع ولم أهب، فقال اليهودي: درعى وفي يدي، فقال: نصير إلى القاضي، فتقدُّم على فجلس إلى جنب شريح، وقال: لولا أنَّ خصمي يهودي لاستويت معه في الجلس، ولكني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((وأصغروهم من حيث أصغرهم الله)). فقال شريح: قل يا أمير المؤمنين. فقال: نعم، هذه الدرع التي في يد هذا اليهودي درعى لم أبع ولم أهب، فقال شريح: إيش تقول يا يهودي؟ قال: درعى وفي يدي. فقال شريح: ألك بينة يا أمير المؤمنين؟ قال: نعم: قنْبَر والحسن يشهدان أنَّ الدرع درعي. فقال شريح: شهادة الابن لا تجوز للأب. فقال على: رجل من أهل الجنة لا تجوز شهادته؟ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((الحسن والحسين سيِّدا شباب أهل الجنة)). فقال اليهودي: أمير المؤمنين قدَّمني إلى قاضيه، وقاضيه قضى عليه، أشهد أنَّ هذا هو الحقُّ، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أنَّ محمدًا رسول الله، وأنَّ الدرع درعك)(١).

# من أقوال الحكماء في العدل

- قال ابن عبد ربه: (قالت الحكماء: مما يجب على السلطان العدل في ظاهر أفعاله لإقامة أمر سلطانه، وفي باطن ضميره لإقامة أمر دينه؛ فإذا فسدت السياسة ذهب السلطان. ومدار السياسة كلها على العدل والإنصاف، لا يقوم سلطان لأهل الكفر والإيمان إلا بحما ولا يدور إلا عليهما، مع ترتيب

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في ((تاريخ الخلفاء)) (١٤٢) وقال: أخرجه الدراج في جزئه المشهور بسند مجهول عن ميسرة عن شريح القاضي.

الأمور مراتبها وإنزالها منازلها)(١).

- وقيل: (من عمل بالعدل فيمن دونه، رزق العدل ممن فوقه) $^{(1)}$ .
- وقالوا أيضًا: (يوم العدل على الظالم، أشد من يوم الظلم على المظلوم) (٣).
- وقيل: (الملك لا تصلحه إلا الطاعة والرعية لا يصلحها إلا العدل)(٤).
- (وقال عبد الملك بن مروان لبنيه: كلكم يترشح لهذا الأمر، ولا يصلح له منكم إلا من كان له سيف مسلول، ومال مبذول، وعدل تطمئن إليه القلوب)(٥).
- وقيل: (منهل العدل أصفى من المرآة بعد الصقال، ومن قريحة البليغ الصائب في المقال. ومورد الجور أكدر من هناء الطال، ومن الوعد الممزوج بالمطال)(١).
- وكما قيل أيضًا: (المنصف يبغض حق أخيه فيولِّيه، والجائر مشغوف به فلا يخلِّيه)(٧).
- (وقال أفلاطون: بالعدل ثبات الأشياء، وبالجور زوالها، لأن المعتدل هو الذي لا يزول.
- وقال الإسكندر: لا ينبغي لمن تمسك بالعدل أن يخاف أحدًا، فقد قيل: إن العدول لا يخافون الله تعالى، أي: لا خوف عليهم منه، إذا اتبعوا رضاه وانتهوا إلى أمره.

<sup>(</sup>١) ((العقد الفريد)) (١/٢٣).

<sup>(</sup>٢) ((نثر الدر في المحاضرات)) لأبي سعيد الآبي (١٩٥/٤).

<sup>(</sup>٣) ((ديوان المعاني)) لأبي هلال العسكري (٩٠/٢).

<sup>(</sup>٤) ((نثر الدر في المحاضرات)) لأبي سعيد الآبي (١٧٥/٤).

<sup>(</sup>٥) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (١/٣٨).

<sup>(</sup>٦) ((نثر الدر في المحاضرات)) لأبي سعيد الآبي (١٧٣/٤).

<sup>(</sup>٧) ((أطواق الذهب في المواعظ والخطب)) للزمحشري (٢٦).

- وقال ذيو جانس للإسكندر: أيها الملك، عليك بالاعتدال في الأمور، فإن الزيادة عيث، والنقصان عجزٌ.
- وقال الإسكندر لقوم من حكماء الهند: أيما أفضل: العدل أو الشجاعة؟ قالوا: إذا استعمل العدل استغنى عن الشجاعة)(١).
- (وقال أردشير لابنه: يا بني، إنّ الملك والعدل أخوان لا غني بأحدهما عن صاحبه فالملك أسُّ والعدل حارس، وما لم يكن أسُّ فمهدوم، وما لم يكن له حارس فضائع)(٢).
  - وقيل: (يُبقى الملك ثلاثة: العدل وحسن التدبير، وفعل الخير)(٣).
  - وقيل أيضًا: (عدل السلطان أنفع للرعية من خصب الزمان)<sup>(1)</sup>.

# العدل في واحم الشعر:

قال ابن حزم:

زمامُ أُصولِ جميع الفضائلِ عدلٌ وفهمٌ وجُودٌ وباسُ فمِن هذه رُكِّبت غيرُها فمَن حازها فهو في الناس راس ً بإحساسها يُكشفُ الالتباسُ(٥) كذا الرأس فيه الأمور التي

وقال الزمخشري: قدم المنصور البصرة قبل الخلافة، فنزل بواصل بن عطاء، فقال: أبيات بلغتني عن سليمان بن يزيد العدوي في العدل، فمرَّ بنا إليه،

<sup>(</sup>١) ((لباب الآداب)) لأسامة بن منقذ (ص ٥٧).

<sup>(</sup>٢) ((العقد الفريد)) لابن عبد ربه (١/٣٨).

<sup>(</sup>٣) ((نظم الآل في الحكم والأمثال)) لعبد الله فكري (ص ١٢).

<sup>(</sup>٤) ((نثر الدر في المحاضرات)) لأبي سعيد الآبي (١٧٣/٤).

<sup>(</sup>٥) ((الأخلاق والسير في مداواة النفوس)) (ص ٨٥).

فأشرف عليهم من غرفة، فقال لواصل: من هذا الذي معك؟ قال: عبد الله ابن محمد بن على بن عبد الله بن عباس، فقال: رحب على رحب(١)، وقرب إلى قرب، فقال: يحب أن يستمع إلى أبياتك في العدل، فأنشده:

حيًّى متى لا نرَى عدلًا نُسَرُّ به ولا نرَى لِؤلاةِ الحقِّ أعوانا مستمسكين بحقِّ قائمين به إذا تلُّون أهل الجؤر ألوانا يا للرجال لدَاءٍ لا دواءَ له وقائدِ ذي عمَى يقتادُ عُميانا(٢)

وقال آخر:

واعدلٌ ولا تظلمْ يطيب المكسبُ(")

أدِّ الأمانةَ والخيانةَ فاجتنبْ وقال أبو الفتح البستي:

واحذرْ مِن الجوْرِ فيها غايةَ الحذرِ يبقَى مع الجوْرِ في بدُو ولا حَضَرِ (١)

عليك بالعدلِ إن وُلِّيت مملكةً فالملك يبقَى على عدلِ الكفور ولا وقال آخر:

وحكمُك بين النَّاس فليكُ بالقسط ولا تبدلن وجه الرِّضا منك بالسَّخطِ وراقبْ إله الخلق في الحلِّ والربطِ (٥)

عن العدل لا تعدلْ وكنْ متيقِّظًا وبالرِّفق عاملْهم وأحسنْ إليهمُ وحَلِّ بدُرِّ الحقِّ جِيد نظامِهم

<sup>(</sup>١) الرحب: السعة. انظر: ((لسان العرب)) لابن منظور (١/ ١٤).

<sup>(</sup>٢) ((ربيع الأبرار)) (٣/ ٣٩ - ٣٩١).

<sup>(</sup>٣) ((مجموعة القصائد الزهديات)) للسلمان (٢/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٤) ((غرر الخصائص الواضحة)) للوطواط (١/٨٤).

<sup>(</sup>٥) ((نسيم الصبا)) للحسن بن عمر بن الحسن (ص: ١١٠- ١١١).

# فهرس الموضوعات

| سفحة | الموضوع الع                        |
|------|------------------------------------|
| ٥    | الصِّدْق                           |
| ٥    | معنى الصدق لغةً واصطلاحًا          |
| ٥    | معنى الصدق لغةً:                   |
| ٥    | معنى الصدق اصطلاحًا:               |
| ٥    | الفرق بين الصدق وبعض الصفات:       |
| ٥    | الفرق بين الحقِّ والصدق:           |
| ٦    | الفرق بين الوفاء والصدق:           |
| ٦    | الفرق بين الصَّادق والصِّدِيق:     |
| ٦    | أهمية الصدق في المجتمع:            |
| ٨    | الترغيب في الصدق:                  |
| ٨    | أولًا: في القرآن الكريم            |
| ١.   | ثانيًا: في السنة النبوية           |
| ١٣   | أقوال السلف والعلماء في الصدق:     |
| ١٦   | فوائد الصدق:فوائد الصدق            |
| ١٦   | ١ – سلامة المعتقد:                 |
| ١٦   | ٢- البذل والتضحية لنصرة الدين:     |
| ١٦   | ٣- الهمة العالية:                  |
| ١٧   | ٤- تلافي التقصير واستدراك التفريط: |
| ١٧   | ٥- حب الصالحين وصحبة الصادقين:     |

| ١٨  | ٦- الثبات على الاستقامة:         |
|-----|----------------------------------|
| ١٨  | ٧- البعد عن مواطن الريب:         |
| ١٨  | ٨- حصول البركة في البيع والشراء: |
| 19  | 9 - الوفاء بالعهود:              |
| 19  | صور الصدق:                       |
| 19  | ١ – صدق اللسان:                  |
| ۲.  | ٢- صدق النية والإرادة:           |
| ۲.  | ٣- صدق العزم:                    |
| ۲.  | ٤ - صدق الوفاء بالعزم:           |
| ۲۱  | ٥- صدق في الأعمال:               |
| ۲۱  | ٦- الصدق في مقامات الدين:        |
| 77  | دواعي الصدق:دواعي الصدق          |
| 77  | الأمور التي تخلُّ بالصدق:        |
| ۲۲  | ١ – الكذب الخفي:                 |
| ۲۳  | ٢ – الابتداع:                    |
| ۲۳  | ٣- كثرة الكلام:                  |
| ۲ ٤ | ٤ – مداهنة النفس:                |
| ۲ ٤ | ٥- التناقض بين القول والعمل:     |
| ۲ ٤ | الوسائل المعينة على الصدق:       |
| ۲ ٤ | ١ – مراقبة الله تعالى:           |
| 70  | ٧- الحياء:                       |

| 70  | ٣- صحبة الصادقين:                                |
|-----|--------------------------------------------------|
| ۲٦  | ٤ – إشاعة الصدق في الأسرة:                       |
| ۲٦  | ٥- الدعاء:                                       |
| ۲٦  | ٦- معرفة وعيد الله للكذابين وعذابه للمفترين:     |
| ۲٧  | نماذج في الصدق:                                  |
| ۲ ٧ | نماذج من حياة الأنبياء عليهم السلام مع الصدق:    |
| ۲۸  | صدق إمام الصادقين النبي صلى الله عليه وسلم:      |
| ٣.  | نماذج من صدق الصحابة رضي الله عنهم:              |
| ۳.  | أبو بكر الصديق رضي الله عنه:                     |
| ٣.  | أبو ذر رضي الله عنه صادق اللهجة:                 |
| ٣١  | كعب بن مالك رضي الله عنه ينجو بالصدق:            |
| ٣٦  | عبد الله بن جحش رضي الله عنه:                    |
|     | معنى ما أضيف إلى الصدق من المدخل والمخرج واللسان |
| ٣٧  | والقدم والمقعد :                                 |
| ٤٠  | معنى الصِّدِّيقية:معنى الصِّدِّيقية:             |
| ٤٠  | الأمثال في الصدق:الله في الصدق                   |
| ٤.  | ١ – قولهم: سُبَّنِي واصْدُق:                     |
| ٤١  | ٢- لا يكذِب الرَّائدُ أهله:                      |
| ٤١  | ٣- الصدق عزُّ والكذب خضوع:                       |
| ٤١  | ٤ – إن الكذوب قد يصدق:                           |
| ٤١  | الصدق في واحة الشعر:                             |

| الصَّمْت                          |
|-----------------------------------|
| معنى الصمت لغةً واصطلاحًا: ٤٤     |
| معنى الصمت لغةً:                  |
| معنى الصمت اصطلاحًا:              |
| الفرق بين الصمت والسكوت: ٤٤       |
| أسماء مرادفة للصمت:               |
| أهمية الصمت:                      |
| الترغيب في الصمت:                 |
| أُولًا: فِي القرآن الكريم         |
| ثانيًا: في السنة النبوية          |
| أقوال السلف والعلماء في الصمت: ٤٩ |
| فوائد الصمت:فوائد الصمت:          |
| المفاضلة بين الصمت والكلام:       |
| أقسام الصمت:أقسام الصمت           |
| الصمت ينقسم إلى قسمين:            |
| ١- صمت محمود:                     |
| ٢- صمت مذموم:                     |
| الوسائل المعينة على اكتساب الصمت: |
| نماذج في الصمت:                   |
| صمت النبي صلى الله عليه وسلم:     |
| نماذج من صمت الصحابة:             |

| 0 \ | نماذج من صمت السلف:              |
|-----|----------------------------------|
| 09  | نماذج من صمت العلماء:            |
| ٦.  | وصايا في الصمت:                  |
| 77  | صوم الصمت:                       |
| ٦٣  | صمت العيي:                       |
| ٦٣  | حكم وأمثال في الصمت:             |
| 70  | الصمت في واحة الشعر:             |
| ٧١  | العَدْل                          |
| ٧١  | معنى العدل لغةً واصطلاحًا:       |
| ٧١  | معنى العدل لغةً:                 |
| ٧١  | معنى العدل اصطلاحًا:             |
| ٧١  | الفرق بين العدل وبعض الصفات:     |
| ٧١  | الفرق بين العدل والقسط:          |
| ٧٢  | الفرق بين العدل والإنصاف:        |
| ٧٢  | أهمية العدل:                     |
| ٧٣  | الترغيب في العدل:                |
| ٧٣  | أُولًا: في القرآن الكريم         |
| ٧٣  | ١ – آيات فيها الأمر بالعدل:      |
| ٧٥  | ٢- آيات فيها مدح من يقوم بالعدل: |
| ٧٦  | ثانيًا: في السنة النبوية         |
| ٧٨  | أقوال السلف والعلماء في العدل:   |

| ۸.              | فوائد العدل:فوائد العدل                 |
|-----------------|-----------------------------------------|
| ٨٢              | فوائد العدل:                            |
| ٨٣              | صور العدل:                              |
| ٨٣              | ١ – عدل الوالي:                         |
| ٨٣              | ٢- العدل في الحكم بين الناس:            |
| ٨٣              | ٣- العدل مع الزوجة أو بين الزوجات:      |
| ٨٤              | ٤ – العدل بين الأبناء:                  |
| Λο              | ٥- العدل في القول:                      |
| Λo              | ٦- العدل في الكيل والميزان:             |
| Λo              | ٧- العدل مع غير المسلمين:               |
| ٨٦              | نماذج في العدل:                         |
| ٨٦              | نماذج من عدل الرسول صلى الله عليه وسلم: |
| $\wedge \wedge$ | نماذج من عدل الصحابة رضي الله عنهم:     |
| $\wedge \wedge$ | عدل عمر بن الخطاب رضي الله عنه:         |
| ٨9              | عدل علي رضي الله عنه:                   |
| ٨9              | من أقوال الحكماء في العدل               |
| 91              | العدل في واحة الشعر                     |
| 9 ٣             | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات المستناطية |

